
PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC

KINH GIẢNG GIẢI

Quyển 1

Tập 1 - 20

Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không

Cẩn dịch: Vọng Tây Cư Sĩ

Biên tập: Ban biên tập Tịnh Không Pháp Ngữ



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

2

MỤC LỤC

Trang

KỆ KHAI KINH ...............................................................................................................6

GIỚI THIỆU ĐÔI NÉT VỀ LÃO PHÁP SƯ THƯỢNG TỊNH HẠ KHÔNG: ...............................7

LỜI GIỚI THIỆU ...........................................................................................................12

I. DUYÊN KHỞI.........................................................................................................15

II. ĐỀ KINH................................................................................................................16

 THỨ NHẤT LÀ CHỮ “PHẬT”.............................................................................................17
 THỨ HAI LÀ CHỮ “THUYẾT” ............................................................................................20
 THỨ BA LÀ CHỮ “ĐẠI THỪA” ..........................................................................................26
 THỨ TƯ LÀ CHỮ “VÔ LƯỢNG THỌ” ..................................................................................29
 THỨ NĂM LÀ CHỮ “TRANG NGHIÊM” ...............................................................................30
 THỨ SÁU LÀ “THANH TỊNH”............................................................................................34
 THỨ BẢY LÀ CHỮ “BÌNH ĐẲNG, GIÁC” ..............................................................................39
 SAU CÙNG LÀ CHỮ “KINH” .............................................................................................41

II. PHẦN KINH VĂN ...................................................................................................41

PHẨM MỘT: PHÁP HỘI THÁNH CHÚNG ......................................................................41

KINH VĂN: “NHƯ THỊ NGÃ VĂN, NHẤT THỜI PHẬT TẠI VƯƠNG XÁ THÀNH, KỲ XÀ 
QUẬT SƠN TRUNG, DỮ ĐẠI TỲ KHEO CHÚNG, VẠN NHỊ THIÊN NHÂN CÂU. NHẤT THIẾT 
ĐẠI THÁNH, THẦN THÔNG DĨ ĐẠT”. ...........................................................................41

KINH VĂN: “KỲ DANH VIẾT: TÔN GIẢ KIỀU TRẦN NHƯ, TÔN GIẢ XÁ LỢI PHẤT, TÔN GIẢ 
ĐẠI MỤC KIỀN LIÊN, TÔN GIẢ CA DIẾP, TÔN GIẢ A NAN ĐẲNG, NHI VI THƯỢNG THỦ”.
..................................................................................................................................51

 VỊ THỨ NHẤT LÀ “TÔN GIẢ KIỀU TRẦN NHƯ” .....................................................................51
 VỊ THỨ HAI LÀ TÔN GIẢ XÁ LỢI PHẤT ................................................................................52
 VỊ THỨ BA LÀ TÔN GIẢ MỤC KIỀN LIÊN..............................................................................52
 VỊ THỨ TƯ LÀ TÔN GIẢ CA DIẾP .......................................................................................53
 VỊ THỨ NĂM LÀ TÔN GIẢ A NAN ......................................................................................53



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

3

KINH VĂN: “HỰU HỮU PHỔ HIỀN BỒ TÁT, VĂN THÙ SƯ LỢI BỒ TÁT, DI LẶC BỒ TÁT, 
CẬP HIỀN KIẾP TRUNG, NHỨT THIẾT BỒ TÁT, GIAI LAI TẬP HỘI”. ................................54

PHẨM HAI:  ĐỨC TÔN PHỔ HIỀN ................................................................................58

KINH VĂN: “HỰU HIỀN HỘ ĐẲNG, THẬP LỤC CHÁNH SĨ, SỞ VỊ THIỆN TƯ DUY BỒ TÁT, 
HUỆ BIỆN TÀI BỒ TÁT, QUÁN VÔ TRỤ BỒ TÁT, THẦN THÔNG HOA BỒ TÁT, QUANG 
ANH BỒ TÁT, BẢO TRÀNG BỒ TÁT, TRÍ THƯỢNG BỒ TÁT, TỊCH CĂN BỒ TÁT, TÍN HUỆ 
BỒ TÁT, NGUYỆN HUỆ BỒ TÁT, HƯƠNG TƯỢNG BỒ TÁT, BẢO ANH BỒ TÁT, TRUNG 
TRỤ BỒ TÁT, CHẾ HÀNH BỒ TÁT, GIẢI THOÁT BỒ TÁT, NHI VI THƯỢNG THỦ”. ...........60

1. VỊ THỨ NHẤT, HIỀN HỘ BỒ TÁT ............................................................................60

2. VỊ THỨ HAI, THIỆN TƯ DUY BỒ TÁT ......................................................................94

 THỨ NHẤT, “THIỆN TƯ DUY” CHÍNH LÀ BIẾT ÂN BÁO ÂN .......................................................95
 THỨ HAI, NHẤT ĐỊNH PHẢI NHỚ NGHĨ CHÚNG SANH KHỔ .......................................................95
 THỨ BA, PHẢI THƯỜNG NGHĨ ĐẾN NGHIỆP CHƯỚNG SÂU NẶNG CỦA MÌNH, TỪ VÔ THỈ KIẾP ĐẾN NAY 

TẠO RA VÔ LƯỢNG VÔ BIÊN TỘI NGHIỆP. ................................................................................102

3. VỊ THỨ BA, HUỆ BIỆN TÀI BỒ TÁT .......................................................................108

4. VỊ THỨ TƯ, QUÁN VÔ TRỤ BỒ TÁT .....................................................................111

5. VỊ THỨ NĂM, THẦN THÔNG HOA BỒ TÁT ...........................................................118

6. VỊ THỨ SÁU, QUANG ANH BỒ TÁT ......................................................................120

7. VỊ THỨ BẢY, BẢO TRÀNG BỒ TÁT .......................................................................128

8. VỊ THỨ TÁM, TRÍ THƯỢNG BỒ TÁT.....................................................................130

9. VỊ THỨ CHÍN, TỊCH CĂN BỒ TÁT ..........................................................................134

10. VỊ THỨ MƯỜI, TÍN HUỆ BỒ TÁT. ......................................................................139

11. VỊ THỨ MƯỜI MỘT, NGUYỆN HUỆ BỒ TÁT. .....................................................139

12. VỊ THỨ MƯỜI HAI, HƯƠNG TƯỢNG BỒ TÁT ...................................................139

13. VỊ THỨ MƯỜI BA,  BẢO ANH BỒ TÁT...............................................................147

14. VỊ THỨ MƯỜI BỐN, TRUNG TRỤ BỒ TÁT .........................................................147

15. VỊ THỨ MƯỜI LĂM, CHẾ HẠNH BỒ TÁT ...........................................................151

16. VỊ THỨ MƯỜI SÁU, GIẢI THOÁT BỒ TÁT ..........................................................152



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

4

KINH VĂN: “NHI VI THƯỢNG THỦ”. ..........................................................................155

KINH VĂN: “HÀM CỘNG TUÂN TU PHỔ HIỀN ĐẠI SĨ CHI ĐỨC”. .................................156

MƯỜI ĐẠI NGUYỆN VƯƠNG CỦA BỒ TÁT PHỔ HIỀN ................................................157

1. NGUYỆN THỨ NHẤT, “LỄ KÍNH CHƯ PHẬT”.........................................................157

2. NGUYỆN THỨ HAI, “XƯNG TÁN NHƯ LAI” ..........................................................166

3. NGUYỆN THỨ BA, “QUẢNG TU CÚNG DƯỜNG” ..................................................182

 THỨ NHẤT, BỐ THÍ TÀI .................................................................................................187
 THỨ HAI, BỐ THÍ VÔ ÚY................................................................................................192
 THỨ BA, BỐ THÍ PHÁP..................................................................................................194

BẢY CƯƠNG LĨNH VỀ PHÁP CÚNG DƯỜNG CỦA BỒ TÁT PHỔ HIỀN ..........................195

 THỨ NHẤT, “NHƯ THUYẾT TU HÀNH CÚNG DƯỜNG” ..........................................................195
 THỨ HAI, “LỢI ÍCH CHÚNG SANH CÚNG DƯỜNG” ...............................................................197
 THỨ BA, “NHIẾP THỌ CHÚNG SANH CÚNG DƯỜNG” ...........................................................202
 THỨ TƯ, “ĐẠI CHÚNG SANH KHỔ CÚNG DƯỜNG” ..............................................................204
 THỨ NĂM, “CẦN TU THIỆN CĂN CÚNG DƯỜNG” ................................................................209
 THỨ SÁU, “BẤT XÃ BỒ TÁT NGHIỆP CÚNG DƯỜNG” ...........................................................210
 ĐIỀU SAU CÙNG, “BẤT LY BỒ ĐỀ TÂM CÚNG DƯỜNG” ........................................................211

4. NGUYỆN THỨ TƯ, “SÁM HỐI NGHIỆP CHƯỚNG” ................................................214

BA LOẠI SÁM TRỪ NGHIỆP CHƯỚNG........................................................................220

 LOẠI THỨ NHẤT, “PHỤC NGHIỆP SÁM” ............................................................................220
 LOẠI THỨ HAI, “CHUYỂN NGHIỆP SÁM” ...........................................................................222
 LOẠI THỨ BA, “DIỆT NGHIỆP SÁM” .................................................................................223

MƯỜI LOẠI TÂM TÙY THUẬN SANH TỬ LUÂN HỒI ...................................................232

 THỨ NHẤT LÀ “VỌNG KẾ NHÂN NGÃ, KHỞI Ư THÂN KIẾN”....................................................232
 THỨ HAI LÀ BÊN TRONG CÓ VÔ LƯỢNG VÔ BIÊN PHIỀN NÃO (PHIỀN NÃO CHÍNH LÀ THỊ PHI NHÂN NGÃ, 
THAM-SÂN-SI-MẠN), BÊN NGOÀI CÓ MÊ HOẶC. .......................................................................233
 THỨ BA LÀ “NỘI NGOẠI DUYÊN THẢY ĐỀU ĐẦY ĐỦ. BÊN TRONG CÓ PHIỀN NÃO, BÊN NGOÀI CÓ ÁC 

DUYÊN”. .........................................................................................................................233



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

5

 THỨ TƯ, NẾU NHƯ CHÚNG TA CÓ TỘI NGHIỆP NÀY, THÂN-NGỮ-Ý BA NGHIỆP KHÔNG ÁC NÀO KHÔNG 

TẠO, CŨNG CHÍNH LÀ THƯỜNG NÓI TẠO MƯỜI ÁC NGHIỆP. .........................................................234
 THỨ NĂM, PHẬT NÓI, TUY BẠN TẠO RA NHỮNG VIỆC ÁC NÀY KHÔNG NHIỀU, THẾ NHƯNG TÂM ÁC CỦA 

BẠN TRÙM KHẮP, BẠN KHÔNG THỂ LÀM ÁC ĐÓ LÀ DUYÊN CHƯA CHÍN MUỒI, NẾU NHƯ DUYÊN CHÍN MUỒI 

THÌ VIỆC ÁC CỦA BẠN CŨNG TRÙM KHẮP. ................................................................................235
 THỨ SÁU LÀ Ý NIỆM LÀM ÁC NGÀY ĐÊM TIẾP NỐI KHÔNG NGỪNG NGHỈ, VẬY THÌ KHÔNG TỐT. ......235
 THỨ BẢY LÀ “CHE GIẤU LỖI LẦM CỦA CHÍNH MÌNH, TRÁNH NÉ LỖI LẦM CỦA CHÍNH MÌNH”. .........236
 THỨ TÁM, HIỆN TẠI THÔNG THƯỜNG CHÚNG TA NÓI NGOAN CỐ, CỐ CHẤP, NGANG NGƯỢC, TÀN ÁC, 
KHÔNG NGHE KHUYÊN RĂN CỦA NGƯỜI KHÁC, KHỞI TÂM ĐỘNG NIỆM, LỜI NÓI VIỆC LÀM ĐỀU LÀ XUNG ĐỘT 

VỚI NGƯỜI KHÁC, ƯA THÍCH ĐỐI KHÁNG VỚI NGƯỜI KHÁC, HIẾU THẮNG BỒNG BỘT, KHÔNG CỊU THIỆT, 
TRANH HƠN TRANH THUA, CHỈ THÍCH LÀM NHỮNG VIỆC NHƯ VẬY. ...............................................236
 THỨ CHÍN, “VÔ TÀM VÔ QUÝ, BẤT CỤ PHẠM THÁNH”, KHÔNG CÓ TÂM HỔ THẸN. .....................237
 ĐIỀU SAU CÙNG CHÍNH LÀ “KHÔNG TIN NHÂN QUẢ BÁO ỨNG”. .............................................239

MƯỜI LOẠI TÂM NGHỊCH SANH TỬ LUÂN HỒI .........................................................246

 THỨ NHẤT, PHẬT KHUYÊN BẢO CHÚNG TA PHẢI “MINH TÍN NHÂN QUẢ”. ................................246
 THỨ HAI, “TỰ HỔ KHẮC TRÁCH”. ...................................................................................250
 THỨ BA, PHẬT NHẮC NHỞ CHÚNG TA “ÁC ĐẠO ĐÁNG SỢ”. ..................................................253
 THỨ TƯ, PHẬT DẠY CHÚNG TA “BẤT PHÚ HÀ TÌ”. ...............................................................256
 THỨ NĂM, PHẬT DẠY CHÚNG TA “ĐOẠN TƯƠNG TỤC TÂM”. ................................................257
 THỨ SÁU, PHẬT KHUYÊN CHÚNG TA PHẢI “PHÁT TÂM BỒ ĐỀ”. .............................................258
 THỨ BẢY, PHẬT DẠY CHÚNG TA PHẢI “TU CÔNG, BỔ QUÁ”...................................................265
 THỨ TÁM, PHÍA SAU DẠY CHÚNG TA “THỦ HỘ CHÁNH PHÁP”. ...............................................267
 THỨ CHÍN, PHẬT DẠY CHÚNG TA NIỆM PHẬT Ở TRONG “NGHỊCH THUẬN THẬP TÂM”. ................283
 THỨ MƯỜI, PHẬT DẠY CHÚNG TA “QUÁN TỘI TÁNH KHÔNG”. ..............................................284

KỆ HỒI HƯỚNG ...................................................................................................297

MƯỜI CÔNG ĐỨC LẠY PHẬT ............................................................................298



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

6

KỆ KHAI KINH

Vô thượng thậm thâm vi diệu pháp

Bá thiên vạn kiếp nan tao ngộ

Ngã kim kiến văn đắc thọ trì

Nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa.

Nam mô Bổn sư Thích Ca Mâu Ni Phật!

***



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

7

Giới thiệu đôi nét về Lão Pháp Sư Thượng Tịnh Hạ Không:

MỘT NGƯỜI MÀ TRONG ĐỜI BẠN KHÔNG THỂ KHÔNG 
BIẾT ĐẾN

Trong đời chúng ta sẽ gặp đủ dạng người, cách thức quen biết mỗi người cũng 
không hề giống nhau. Có một số người ảnh hưởng đến chúng ta nhẹ như lông 
hồng, nhưng có một số người ảnh hưởng đến chúng ta nặng như núi Thái Sơn. 
Hôm nay chúng ta cần biết một vị trưởng lão đại từ bi, đại trí tuệ, đã từng làm 
thay đổi một cách triệt để vận mạng và đời sống của hàng ngàn vạn gia đình và 
cá nhân. Vô số người trên toàn thế giới đã biết Ngài qua truyền hình, băng đĩa, 
sách và tranh ảnh, nhờ đó họ mới hiểu rõ được chân tướng và cách thức giải 
quyết rất nhiều vấn đề, từ đó thực sự xa lìa bất hạnh và đau khổ, tiêu trừ những 
tai họa và ác quả mà tương lai có thể xảy ra. 

Vị trưởng lão này chính là Lão hòa thượng Tịnh 
Không được tán thán khắp nơi. Mọi người kính 
trọng Hòa thượng như vậy hoàn toàn không phải vì 
Hòa thượng là một trong những cao tăng đại đức 
nổi tiếng nhất trong giới Phật giáo, hay là do Hòa 
thượng giảng giải kinh điển Phật giáo thâm nhập 
vào lòng người, rõ ràng thấu triệt, mà nguyên nhân 
lớn nhất là sau khi mọi người nghe theo lời chỉ dạy 
của Hòa thượng về tu học Phật pháp, họ có thể ngay 

trong đời sống hiện thực thu được lợi ích chân thực và hiệu quả cực kỳ rõ rệt. 
Cho nên Phật pháp thực sự không phải là một mớ lý luận huyền diệu và giáo 
thuyết rỗng không hay là mê tín, mà là một phương thức sống thực tế nhất. 

Lão hòa thượng Tịnh Không tuổi đã hơn 80, nhưng mỗi ngày Hòa thượng giảng 
kinh thuyết pháp bốn giờ không hề gián đoạn. Hòa thượng là người đầu tiên 
trên thế giới sử dụng mạng Internet và truyền hình vệ tinh phục vụ cho dạy học 
Phật pháp từ xa. Truyền hình vệ tinh Hoa Tạng của Hòa thượng là một trong 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

8

những số đó, mỗi ngày đều có hàng ngàn vạn người xem và thính chúng khắp 
nơi trên toàn cầu trong 24 giờ đều đang lắng nghe Hòa thượng giảng kinh dạy 
học. Do Hòa thượng đã có cống hiến kiệt xuất trong nhiều lĩnh vực như đoàn 
kết chủng tộc và hòa hợp tôn giáo, nâng cao đạo đức và cứu bạt khổ nạn, nên 
đã nhiều lần Hòa thượng nhận được bằng tiến sĩ và giáo sư, thị dân và công dân 
vinh dự do chính phủ Mỹ, trường đại học Mỹ và Úc trao tặng. Hòa thượng đã 
nhiều lần dùng vai trò đại biểu cho giới tôn giáo đi tham dự hội nghị phát triển 
hòa bình thế giới của tổ chức giáo dục, khoa học, văn hóa Liên Hiệp Quốc. Hòa 
thượng còn là thầy chỉ đạo và cố vấn của rất nhiều Tịnh Tông Học Hội và tổ 
chức giáo dục Phật giáo toàn cầu.

Tuy Hòa thượng tuổi đã hơn 80 nhưng vẻ mặt sáng ngời, tinh thần minh mẫn, 
ứng đối thung dung, bước đi nhẹ nhàng, nhìn thấy còn khỏe mạnh và tự tại hơn 
so với nhiều người sáu mươi, bảy mươi tuổi. Mỗi người khi nhìn thấy Hòa 
thượng, không ai mà không khuất phục và bị lôi cuốn trước phong độ thanh tịnh 
bất nhiễm và uy nghi từ bi trang nghiêm của Ngài, và ai nấy cũng đều tán thán. 
Lão hòa thượng Tịnh Không cho rằng tu học Phật pháp một cách đúng đắn thì 
kết quả chắc chắn là thân tâm hài hòa, gia đình hài hòa, xã hội hài hòa, thậm 
chí cả thế giới hài hòa. Bản chất của Phật pháp là nền giáo dục chuyển con 
người về thuần tịnh thuần thiện. Hòa thượng đã tổng kết chân đế của Phật pháp 
ra thành hai mươi chữ sâu sắc và dễ hiểu, đến nay nó đã trở thành châm ngôn 
học Phật cho người học Phật vững tâm phụng hành. 

Hai mươi chữ này là: “Chân Thành, Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Chánh Giác, 
Từ bi; Nhìn Thấu, Buông Xả, Tự Tại, Tùy Duyên, Niệm Phật”. 

“Chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi” là thuần tịnh, đây là nói 
về tâm. “Nhìn thấu, buông xả, tự tại, tùy duyên, niệm Phật” là thuần thiện, đây 
là nói về hạnh. Tâm thuần tịnh, hành vi thuần thiện, không xen tạp một chút bất 
tịnh, bất thiện thì bạn đã viên mãn thành Phật rồi. Học Phật là học cái gì vậy? 
Là học cái này, học ở trong cuộc sống thường ngày, học ở trong công việc, học 
trong khi đối nhân xử thế, tiếp vật không hề có một chút giả dối, không hề có 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

9

mảy may ô nhiễm, không có gì buông xả không được. Tất cả kinh luận mà Phật 
Thích Ca Mâu Ni đã nói suốt 49 năm cũng không rời khỏi nguyên tắc này. 

Lão hòa thượng Tịnh Không thường hay nhấn mạnh, Phật giáo không trọng 
hình thức mà trọng thực chất. Để chấm dứt xung đột và hóa giải tranh chấp, hội 
nghị hòa bình quốc tế đã mở ra nhiều lần, nhưng chiến tranh và tai nạn vẫn 
không ngừng gia tăng. Thế là Lão hòa thượng bắt tay xây dựng mô hình mẫu 
cho cả thế giới học tập tại quê hương của Ngài là trấn Thang Trì, huyện Lô 
Giang, tỉnh An Huy, Trung Quốc. Đầu tư hơn hai trăm triệu Nhân Dân Tệ để 
thành lập trung tâm giáo dục văn hóa truyền thống lớn nhất Á Châu, đào tạo bồi 
dưỡng ra những giáo viên có đạo đức ưu tú, nói đến đâu làm gương đến đó, đề 
xướng truyền thống luân lý đạo đức trong 48 ngàn người dân, phổ biến nền giáo 
dục Nho gia nhân ái, khiêm nhượng, hòa bình. Sau bốn tháng ngắn ngủi thì 
phong cách người dân nơi đây phần lớn được cải thiện, tố chất đạo đức của 
người dân được nâng cao rõ rệt. Những đoàn đại biểu của các tỉnh trong cả nước 
đều đến đây tham quan học tập, hiệu quả thật là khiến mọi người kinh ngạc. Mô 
hình mẫu này cũng đã nhận được sự khẳng định cao độ của lãnh đạo nhiều nơi. 

Lão Hòa thượng Tịnh Không sinh năm 1927 tại 
huyện Lô Giang, tỉnh An Huy, Trung Quốc. 
Thời niên thiếu Hòa thượng từng sống tại Kiến 
Âu Phúc Kiến. Thời kỳ 8 năm kháng chiến, 
Hòa thượng đi học tại Quí Châu. Thời thanh 
niên Hòa thượng nghiên cứu đọc kinh sử cổ 
văn, rất thích triết học. Sau đó Hòa thượng theo 
học với nhà triết học lớn là giáo sư Phương 
Đông Mỹ, Phật sống Chương Gia Đại Sư và lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam tại Đài 
Loan. Hòa thượng nghiên cứu học tập triết học và kinh Phật trong thời gian 13 
năm. Năm 1959, Hòa thượng 32 tuổi thì được thế phát xuất gia tại chùa Lâm 
Tế Viên Sơn, Đài Loan. Năm 1977, Hòa thượng bắt đầu nhận lời mời diễn 
giảng, dạy học khắp nơi trên thế giới. Băng đĩa và tranh sách giảng kinh thuyết 
pháp tính đến hàng trăm triệu bản, lưu hành khắp nơi nhưng không hề có bản 
quyền, hoan nghênh sao chép, in ấn, tặng miễn phí cho những ai cần đến. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

10

Lão hòa thượng Tịnh Không sinh ra trong hoàn cảnh nghèo, lúc trẻ rất vất vả. 
Nhiều năm nay được hàng ngàn vạn tín đồ khắp nơi trên thế giới cung kính 
cúng dường, nhưng Lão hòa thượng không hề giữ riêng cho mình mà lập tức 
hiến tặng bố thí lại ngay. Phương thức chủ yếu của Lão hòa Thượng là ấn tống 
sách Phật, kinh Phật, giúp đỡ cho sự nghiệp giáo dục và y tế. Chỉ tính ở trong 
nước, Lão hòa thượng đã quyên tặng xây dựng được gần 100 trường tiểu học 
tình thương. Xin đơn cử vào tháng 6 năm 2005, Lão hòa thượng một lần quyên 
tặng 33 triệu Nhân Dân Tệ cho quỹ Hội Thiếu niên nhi đồng Trung Quốc để 
giải quyết vấn đề thiếu hụt dụng cụ trong nhà trường. Tính đến nay Lão hòa 
thượng đã quyên tặng rất nhiều tài vật, không sao thống kê hết được.

Lão hòa thượng cả đời dồn sức vào việc giáo dục và giảng dạy Phật pháp, gắng 
sức đề xướng phá trừ mê tín, khơi gợi chánh tri chánh kiến, vạch rõ ý nghĩa cốt 
tủy của Phật giáo. Phật giáo không phải là thắp nhang lễ Phật cầu phù hộ, mê 
tín tôn giáo, cũng không phải xem Phật giáo như một môn học để nghiên cứu 
học thuật, mà Phật giáo thật sự có lợi ích, phá mê khai ngộ, khiến cho đông đảo 
chúng sanh có thể thực sự tiếp nhận được nền giáo dục tốt nhất. Học Phật ở chỗ 
thay đổi bản chất, tu hành ở chỗ thay đổi quan niệm. Chỉ cần tu học đúng như 
lý như pháp thì bất kỳ tai nạn đau khổ, bất hạnh nào cũng đều có thể lần lượt 
hóa giải. Bên cạnh đó, việc nâng cao phẩm chất lương thiện, hồi phục tâm tánh, 
tăng trưởng đạo đức, cải thiện phong khí xã hội, giáo hóa bồi dưỡng nhân tâm 
và hoằng dương nền giáo dục văn hóa truyền thống cũng được Lão hòa thượng 
Tịnh Không hết sức hoằng dương tán thán. 

Rất nhiều người đã tỉ mỉ xem băng đĩa dạy học của Lão hòa thượng Tịnh Không 
đã thu được lợi ích lớn, nên thành tâm, thành ý y giáo phụng hành, tu học Phật 
pháp. Họ đã hoặc là chuyển nguy thành an hoặc là hóa giải tai họa hoặc là bệnh 
nặng được tiêu trừ hoặc là giảm bớt phiền não, ai cũng cảm ơn không ngớt. 
Kiểu tu học Phật pháp phá trừ mê tín triệt để này, khiến cho vô số gia đình được 
hòa mục kiết tường, vô số nam nữ lão ấu ngừa ác hành thiện, mãi được bình an. 
Lão hòa thượng Tịnh Không đại trí tuệ, đại từ bi, thật đúng là một vị sư trưởng 
mà mọi người ngày nay không thể không biết. Chúng tôi cầu nguyện cho thật 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

11

nhiều nơi, thật nhiều người, thật nhiều gia đình có phúc, có trí tuệ, có duyên 
biết đến Lão hòa thượng, học được thật nhiều điều và thu được lợi ích thật lớn.



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

12

LỜI GIỚI THIỆU

Kinh Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình 
Đẳng Giác (gọi tắt là “Kinh Vô Lượng Thọ”) là một trong năm Kinh của Tịnh 
Độ Tông. Quyển Kinh Vô Lượng Thọ này là do lão cư sĩ Hạ Liên Cư phát tâm 
hội tập từ năm bản dịch gốc vào đời Hán, Ngụy, Ngô, Đường và Tống. Cư sĩ 
Hạ Liên Cư là một bậc đại đức bi trí song toàn, thông suốt cả Tông lẫn Giáo, 
Hiển – Mật viên dung, Thiền – Tịnh nhất tâm, chuyên hoằng dương trì danh 
niệm Phật nhiếp vạn đức. Với nguyện ước hoằng dương Tịnh Tông và nghĩ đến 
lợi ích chúng sanh những đời sau, Ngài bèn kế tục các bậc hiền đức tiến hành 
hội tập lần nữa, buông bỏ vạn duyên đóng cửa ba năm, tịnh đàn kiết giới, lắng 
tâm tồn chí, sửa bản thảo mười lần mới hoàn tất. Tất cả những khiếm khuyết ở 
những lần hội tập trước, Ngài đều không phạm phải. Sau khi hội tập xong bộ 
Kinh này, Ngài lại tiếp tục tu chỉnh, sửa đổi trong mười năm mới hoàn chỉnh. 
Đây là bản hoàn thiện nhất. 

Bộ Kinh điển này cho dù căn tánh thế nào cũng đều có thể hiểu được, đó là chỗ 
hay của bản hội tập này. Bộ Kinh này thật hy hữu, tất cả chư Phật đều tán thán, 
đạo lý chính là bộ Kinh này có thể khiến cho chúng sanh trong chín pháp giới 
đều bình đẳng thành Phật. Chín pháp giới tất cả chúng sanh bình đẳng thành 
Phật, đó chân thật là không thể nghĩ bàn. Cho nên người sâu xem thấy rất sâu, 
người cạn thì xem thấy được cạn, đó là diệu. Bộ Kinh này có thể phổ cập, có 
thể nhận sự hoan nghênh của tất cả đại chúng, đạo lý cũng chính ngay chỗ này. 
Mỗi một người xem thấy hoan hỉ, không luận là người căn tánh nào. Thật là 
như người xưa đã nói: “Trùm khắp ba căn, lợi độn đều thâu”, các loại căn tánh 
khác nhau tiếp xúc đều sanh tâm hoan hỉ. Đương nhiên việc này pháp duyên có 
liên quan với Phật A Di Đà. Tất cả chúng sanh từ kiếp lâu xa đã kết duyên với 
Phật A Di Đà, duyên sâu dày thì nghe đến danh hiệu, tiếp xúc Kinh điển liền 
xúc động thiện căn, lòng hoan hỉ của họ mới có thể sanh khởi. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

13

Hiện nay, bộ Kinh này rất được những vị tu học pháp môn Tịnh Độ bao gồm 
người xuất gia và tại gia quý trọng, dùng làm thời khóa tu tập hàng ngày. Chúng 
ta đọc tụng mà chưa hiểu hết ý nghĩa Đức Phật đã giảng dạy thì sự hành trì 
không thâm mật, lòng tin không sâu, lợi ích chỉ có hạn. May thay, Đại Lão Pháp 
Sư Thượng Tịnh Hạ Không với lòng đại từ đại bi, với tâm nguyện cứu độ tất cả 
chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui, Ngài đã mang hết ý nguyện, bản 
hoài của chư Phật giải thích rõ ràng, cặn kẽ và chỉ dẫn chúng ta phương hướng, 
cách thức tu tập chính xác, thẳng tắt để ngay trong một đời này vãng sanh về 
Thế giới Tây Phương Cực Lạc, viên thành Phật quả. 

Đại Lão Pháp Sư Thượng Tịnh Hạ Không trong mấy mươi năm giảng Kinh 
thuyết pháp đã nhiều lần giảng qua bộ Kinh Vô Lượng Thọ này. Đặc biệt là lần 
giảng thứ mười này, Ngài đặt trọng tâm ở “Hành và Chứng”, dạy chúng ta 
phương pháp tu hành, giúp chúng ta hiểu sâu hơn những lý luận, phương pháp 
tu hành của Tịnh Độ và những sự tướng của Thế giới Cực Lạc. 

Vì sao chúng ta phải tu Tịnh Độ? Vì sao phải niệm A Di Đà Phật? Vì sao phải 
cầu sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc? Phương pháp tu học như thế nào mới 
có thể thành tựu? Nếu đem bộ Kinh Vô Lượng Thọ này tỉ mỉ đọc, nghe qua vài 
lần thì sẽ hiểu rõ.

Hơn nữa, qua những lời giảng giải của Đại Lão Pháp Sư Thượng Tịnh Hạ 
Không, chúng ta sẽ thấy được sự ưu thắng, siêu việt cũng như thẳng tắt không 
gì sánh kịp của pháp môn niệm Phật. Ngay trong một đời này nếu chúng ta thật 
sự y giáo phụng hành thì quyết định có thành tựu. Do đây mà biết, pháp môn 
này đích thực là thù thắng không gì bằng. Chư Phật tán thán, Bồ Tát tán thán, 
các Tổ sư đại đức nhiều đời không một ai không tán thán. Ngay một đời này 
chúng ta có thể gặp được là việc khó được, giống trên kệ khai Kinh nói: “Trăm 
ngàn muôn kiếp khó được gặp”. Chúng ta phải tin tưởng, gặp được pháp môn 
này chính là cơ duyên hy hữu giúp chúng ta có cơ hội vãng sanh Tây Phương 
Cực Lạc, ngay trong một đời viên thành Phật đạo. Cổ đức nói: “Thân người 
khó có được, Phật pháp khó được nghe”, nay chúng ta được thân người, lại 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

14

nghe được Phật pháp, nhất là được nghe Kinh Vô Lượng Thọ nhất thừa liễu 
nghĩa, việc này thật không dễ dàng, đó là do thiện căn phước đức, nhân duyên 
trong nhiều đời nhiều kiếp của chúng ta, cho nên chúng ta phải trân quý cơ 
duyên hy hữu này. Ngày hôm nay chúng ta gặp được rồi, gặp được rồi mà để lỡ 
qua trước mắt thì đáng tiếc dường nào! Vô lượng kiếp hy hữu khó gặp, mà nay 
đã gặp được rồi thì phải nắm cho thật chắc, nhất định không để luống qua, nhất 
định phải nỗ lực học tập, nỗ lực tu hành.

Nhận thấy ích lợi to lớn không thể nghĩ bàn của bộ Kinh Vô Lượng Thọ do Đại 
Lão Pháp Sư Thượng Tịnh Hạ Không giảng giải này, chúng con không ngại tài 
hèn sức mọn, phát tâm phiên dịch để chuyển tải những lời giảng dạy của Đại 
Lão Pháp Sư Thượng Tịnh Hạ Không đến với tất cả chư vị đồng tu, với ý nguyện 
góp phần trong việc cũng cố niềm tin vững chắc, hành trì tinh tấn, chỉ một câu 
A Di Đà Phật niệm đến cùng, cương quyết vãng sanh Tịnh Độ ngay trong đời 
này.

Vì khả năng của chúng con có hạn, cho nên trong quá trình biên dịch không thể 
tránh khỏi những sai sót, kính xin chư Tôn đức và quý vị Liên hữu từ bi chỉ dạy 
thêm. Chúng con xin chân thành cảm ơn! 

Nam Mô A Di Đà Phật!

Cẩn ghi!

Vọng Tây Cư Sĩ



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

15

Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình 
Đẳng Giác Kinh Giảng Giải (quyển 1)

I. DUYÊN KHỞI

Xin chào các vị pháp sư, các vị đồng tu! 

Hôm nay chúng ta ở khu vực này lần thứ ba khởi giảng Kinh Vô Lượng 
Thọ. Trong mười năm về trước, ở rất nhiều quốc gia, nhiều khu vực trên toàn 
thế giới, chúng ta đã đem bộ Kinh này giảng qua rất nhiều lần, tính sơ qua lần 
giảng này cũng là lần thứ mười. Mỗi lần giảng giải, nếu như các vị nghe qua từ 
băng ghi âm, đem so sánh thử, các vị sẽ phát hiện là đều không giống nhau. Lần 
này vì sao lại nghĩ đến phải giảng bộ Kinh này? Do gần đây mở quyển Kinh 
này ra có rất nhiều khải thị mới lạ, như đại đức xưa thường nói: “Cảnh giới tu 
tập mỗi năm không như nhau”, cho nên phải đem những chỗ ngộ mới, những 
tâm đắc này nêu ra cùng chia sẻ với các đồng tu. 

Khởi giảng lần này, chúng ta đặt trọng tâm ở “Hành” và “Chứng”. Các 
đồng tu hôm nay đến tham gia nghe giảng có thể nói đều là lão tu, đều không 
phải là sơ học. 

Chúng ta biết, mỗi một bộ Kinh đều có bốn phần là “Giáo – Lý – Hành – 
Quả”, trong nhà Phật cũng gọi là “Giáo Kinh, Lý Kinh, Hành Kinh, Quả Kinh”. 
Văn tự của bộ Kinh này là thuộc về “Giáo”; lý luận, đạo lý trong văn tự đã 
miêu thuật gọi là “Lý”, ngoài ra còn dạy chúng ta làm thế nào để tu học, làm 
thế nào đem Kinh luận, lý luận, phương pháp thực tiễn ngay trong đời sống của 
chúng ta gọi là “Hành Kinh”. Chúng ta tu hành có được cảnh giới rồi, đem cảnh 
giới của chính mình đối chiếu với Kinh, ấn chứng lại xem, chúng ta ở ngay 
trong cuộc sống thường ngày, cách nhìn, cách nghĩ đối với vũ trụ nhân sanh, 
cho đến rất nhiều cách làm bình thường đối với người, với vật, với việc có giống 
với những gì trong Kinh điển đã dạy chúng ta hay không, đó gọi là “Chứng”. 
Cho nên trong Kinh có “Giáo, Lý, Hành, Quả”, chúng ta học tập có “Tín, Giải, 
Hành, Chứng”.



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

16

Năm xưa, khi chúng ta giới thiệu bộ Kinh này, mục tiêu nghiêng nặng về 
“Tín, Giải”, hy vọng các vị đồng tu sau khi nghe rồi có thể sanh khởi tín tâm, 
có thể lý giải nghĩa thú trong Kinh điển. Lần này chúng ta đem trung tâm dời 
qua “Hành, Chứng”. Chúng ta học bộ Kinh này, mỗi một chữ, mỗi một câu 
trong bộ Kinh này làm thế nào áp dụng ngay trong đời sống của chúng ta, thực 
tiễn ngay trong công việc thường ngày, trong qua lại đối nhân xử thế, tiếp xúc 
mọi vật, học tập như vậy sẽ rất có ý nghĩa, rất có lợi ích. Cho nên lần này giảng 
nói với các vị so với ngày trước có một vài chỗ không giống nhau. Về phần 
“Giáo - Lý”, chúng ta có thể tỉnh lược đi, chuyên nghiên cứu “Hành pháp”. 
“Giáo - Lý” phía trước đã nói qua rất nhiều lần, có băng thu âm, có đĩa ghi hình, 
cũng có giảng nghĩa lưu thông, các vị có thể lấy làm tham khảo. Hội này của 
chúng ta hôm nay sẽ tỉnh lược đi phần huyền nghĩa. Bạn xem, trong giảng nghĩa 
có bốn cuốn lớn thì huyền nghĩa đã chiếm hết một quyển, hết một phần tư. 

II. ĐỀ KINH

Hôm nay chúng ta trực tiếp khởi giảng từ Kinh văn. Thế nhưng giảng 
Kinh văn, đề Kinh thì không thể tỉnh lược, vẫn là phải xem đề Kinh trước. Đề 
Kinh của quyển Kinh này, bổn hội tập của lão cư sĩ Hạ Liên Cư là đem bổn dịch 
đời Tống cùng bổn dịch đời Hán hợp lại, chân thật là không chê vào đâu được. 
Hội tập được rất là hoàn mỹ, đem ý nghĩa của 12 loại bản dịch Kinh Vô Lượng 
Thọ đầy đủ viên mãn hàm nhiếp ở trong đó. Không chỉ riêng 12 loại bản dịch 
của Kinh Vô Lượng Thọ, thực tế mà nói, tất cả pháp mà Thế Tôn đã nói trong 
49 năm đều không rời khỏi đề Kinh này. Đề Kinh chẳng khác gì cương lĩnh, tất 
cả đều bao hàm ở trong cương lĩnh này. Thế Tôn nói pháp là như vậy, mười 
phương ba đời tất cả chư Phật Như Lai vì tất cả chúng sanh nói ra vô lượng vô 
biên pháp môn cũng không rời khỏi đề Kinh này. Đề Kinh chân thật là tổng 
cương lĩnh của Phật pháp đại viên mãn. Chúng ta từ trong đề Kinh xây dựng tín 
tâm, từ trong tựa đề này mà thể hội “Tín, Giải, Hành, Chứng” viên mãn. 

Đề Kinh: “Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm 
Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh”.



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

17

 Vì để dễ dàng giới thiệu, chúng ta đem đề Kinh phân làm tám đoạn nhỏ. 

Thứ nhất là chữ “Phật” 

“Phật” là dịch âm từ tiếng Phạn - Ấn Độ. Phật giáo truyền đến Trung Quốc 
vào triều nhà Hán, thông qua tiếp đãi của quốc gia làm cuộc phiên dịch quy mô 
lớn. Công tác phiên dịch thực tế mà nói là rất gian nan. Văn tự của Trung Quốc 
vào thời đó có thể nói là không nhiều, có rất nhiều ý nghĩa trong Kinh điển mà 
văn tự Trung Quốc không có, thế là bất đắc dĩ phải tạo chữ. Vì để phiên dịch 
Kinh Phật nên đã tạo ra rất nhiều chữ mới. Chữ “Phật” này chính là ngay lúc 
đó tạo ra, vào thời xưa không có chữ này. Phật là người, cho nên bên cạnh chữ 
này thêm vào một nhân đứng, âm là Phật, nên thành chữ “Phật”, đó là tạo thành 
một chữ mới. Phật giáo trước khi chưa đến Trung Quốc không có chữ này, đó 
là văn tự mới tạo. Chúng ta đọc chữ này thành chữ “Phật”, thực tế mà nói là 
lược xưng của “Phật Đà Da”, người Trung Quốc thích đơn giản, cho nên đem 
cái âm đuôi tỉnh lược đi, chỉ riêng gọi một chữ “Phật”, ý nghĩa là giác ngộ. Đó 
là mọi người đều biết. Bên trong bao hàm cả ba ý là “Tự Giác”, “Giác Tha”, 
“Giác Hạnh viên mãn”. Ba ý này rất sâu, rất rộng. Chúng ta học Phật chính là 
phải học giác ngộ. Giác thì không mê. Giác mà không mê thì con người này 
liền thành Phật. 

Chúng ta học Phật cũng đã được không ít năm, tôi năm 26 tuổi bắt đầu 
học Phật, tiếp xúc được Phật pháp, năm nay hơn 70 tuổi rồi, có giác ngộ hay 
không vậy? Không thể nói là không có. Có! Nhưng chỉ là chút ít thôi, hay nói 
cách khác, đối với thế gian cùng xuất thế gian pháp không quá mê hoặc. Không 
mê chính là không bị nó xoay chuyển. Lời nói này giảng giải thế nào vậy? 
Người thông thường sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần sẽ khởi tâm động 
niệm, sẽ sanh tham-sân-si-mạn; khi xem thấy đẹp, dễ nhìn thì nhìn nhiều một 
chút, nghe được thì thích nghe, đó chính là mê. Người giác ngộ thì đẹp hay 
không đẹp đều như nhau, là bình đẳng, tâm thanh tịnh. Vì sao nói đều là giống 
như nhau? Thành thật mà nói, “Phàm hễ có tướng đều là hư vọng”, đẹp mắt là 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

18

hư vọng, không đẹp mắt vẫn là hư vọng, cho nên nó là bình đẳng. Tâm không 
bị cảnh giới bên ngoài xoay chuyển, đó chính là giác ngộ. 

Người học Phật chúng ta, mỗi giờ mỗi phút phải phản tỉnh, phải kiểm 
điểm, chính mình chân thật có giác ngộ hay không, rốt cuộc giác ngộ đến mức 
độ nào? Chính ở ngay trong cuộc sống thường ngày, sáu căn tiếp xúc trong cảnh 
giới sáu trần để trắc nghiệm chính mình rốt cuộc có công phu hay không? Nếu 
như nghe người khác tán thán thì sanh tâm hoan hỉ; nghe người khác hủy báng 
trong lòng liền khó chịu thì không thể được, vẫn là một phàm phu thôi, vẫn phải 
sanh tử luân hồi trong sáu cõi, như vậy sao được chứ? Công phu chính ở tiếp 
xúc cảnh giới bên ngoài, không luận là thế pháp hay Phật pháp, đều có thể giữ 
được rõ ràng, tường tận, thông suốt, thấu đáo, như như bất động, vậy mới gọi 
là học Phật.

Đồng tu học Phật chúng ta bước vào cửa Phật, bài khóa đầu tiên chính là 
tiếp xúc “Tam quy y”. Tam quy y chúng ta đã giảng rất rõ ràng, rất tường tận 
rồi, bạn rốt cuộc có quy hay không? “Quy” chính là quay về, quay đầu. Bạn rốt 
cuộc có quay đầu hay không? Y là nương tựa, bạn có nương tựa hay không? 
Nếu chỉ quy y trên hình thức, chỉ làm một nghi thức quy y nhưng trên thực tế 
không có quay đầu, không có nương tựa, thì quy y như vậy là giả, không phải 
thật, hữu danh vô thực. 

- “Quy y Phật” là Giác mà Không Mê. 
- “Quy y Pháp” là Chánh mà Không Tà. 
- “Quy y Tăng” là Tịnh mà Không Nhiễm. 

Ba điều này chúng ta có làm được hay không? Ba điều này đều ở trên đề 
Kinh, có thể thấy được sự viên mãn của đề Kinh này. Sau khi tự giác mới có 
thể giác tha. Thực tế mà nói, giác tha cũng là việc tương đối không dễ dàng gì. 
Vì sao chúng ta phải “giác tha” vậy? Giác tha chính là giáo hóa chúng sanh, 
chính ta chăm chỉ tu hành, tôi không đi giác tha, độ người, tôi độ chính mình 
thì tốt rồi, tôi hà tất phải đi độ người! Đợi khi tôi thành Phật rồi mới đi độ chúng 
sanh thì có được không? Nếu như các vị có ý niệm này thì tôi xin thành thật nói 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

19

với các vị, các vị không thể thành được Phật. Vì sao không thể thành được Phật? 
“Tự giác” phá phiền não chướng, “giác tha” phá sở tri chướng; bạn phá phiền 
não chướng rồi, bạn mới thành Chánh Giác, cảnh giới này chính là địa vị của A 
La Hán, Bích Chi Phật, ở trong Viên Giáo gọi là Bồ Tát Thất Tín Vị, Viên Giáo 
là Thất Tín trở xuống, ở trong Biệt Giáo gọi là Bồ Tát Tam Hiền, chưa đăng 
địa. Đây chính là nói, nếu bạn không phát tâm giúp đỡ người khác thì bạn không 
thể phá được sở tri chướng. Cho nên, nếu muốn thành Phật, nhất định phải phát 
tâm tự độ, độ người, toàn tâm toàn lực giúp đỡ người khác học Phật. Chúng ta 
biết được bao nhiêu thì giúp người khác bấy nhiêu, quyết định không bỏn pháp, 
công đức lợi ích này liền được thù thắng. Gọi là “Công đức lợi ích” chính là 
vừa rồi đã nói phá được hai chướng (phiền não chướng và sở tri chướng). Sau 
khi phá hai chướng rồi thì bạn là Bồ Tát thật, không phải là Bồ Tát giả, là Bồ 
Tát thật, là Pháp Thân Đại Sĩ mà trên Kinh Hoa Nghiêm đã nói, vì sao vậy? Bạn 
đã siêu việt mười pháp giới, không những siêu việt sáu cõi mà còn siêu việt cả 
mười pháp giới, bạn đã chứng được Pháp giới Nhất Chân, hay nói cách khác, 
bạn trải qua đời sống của Pháp Thân Đại Sĩ trong Pháp giới Nhất Chân, vậy làm 
sao giống nhau được? Thế nhưng bạn vẫn chưa đạt đến được cảnh giới cao nhất, 
do đó bạn vẫn phải không ngừng “tự độ, độ người”, cần phải đem vô minh phá 
hết (vô minh chính là vọng tưởng), đoạn được trong sạch vắng lặng, thì bạn liền 
giác mãn rồi (mãn này chính là ý nghĩa của viên mãn, là vô minh vọng tưởng 
đoạn được trong sạch vắng lặng thì gọi là mãn), thành tựu Phật quả cứu cánh 
viên mãn. 

Chữ Phật ở chỗ này chính là chỉ Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật của chúng 
ta. Ngài đích thực đã chứng được quả Phật cứu cánh viên mãn. Kinh này là do 
Ngài nói, chỉ có quả Phật cứu cánh viên mãn mới có năng lực tuyên dương đại 
pháp cứu cánh viên mãn cho chúng ta. Chúng ta đọc bộ Kinh này liền có thể lý 
giải sâu sắc. Bộ Kinh này không những Thích Ca Mâu Ni Phật nói, mà mười 
phương ba đời tất cả chư Phật Như Lai, không một vị Phật nào mà không nói 
pháp môn này, không một vị Phật nào mà không tán thán Tịnh Độ. Cho nên chữ 
“Phật thuyết” chỗ này cùng với chữ “Phật thuyết” thông thường trong Kinh điển 
là không như nhau. Trong các Kinh khác để chữ “Phật thuyết” chính là Thích 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

20

Ca Mâu Ni Phật nói, chỗ này để “Phật thuyết” là tất cả chư Phật Như Lai thảy 
đều nói bộ Kinh này. Cảnh giới này không thể nghĩ bàn. Cho nên, ý nghĩa của 
chữ “Phật” này đặc biệt vô cùng sâu rộng. 

 Thứ hai là chữ “Thuyết” 

“Thuyết” chính là thuyết pháp. Thời xưa, chữ “Thuyết” cùng chữ “Duyệt” 
của hỉ duyệt là một chữ, thế nhưng khi đọc thì là hai âm. Chúng ta đọc Luận 
Ngữ, Luận Ngữ là sách xưa, trong Luận Ngữ học khi vừa mở đầu là “Học nhi 
thời tập chi, bất diệc duyệt hồ”. Chữ “duyệt” này trên thực tế là “thuyết”, ở chỗ 
này phải đọc là “duyệt”, ý nghĩa là duyệt của hỉ duyệt, hay nói cách khác, người 
ưa thích thì Ngài mới nói, không thích thì không nói. Phật lấy việc độ chúng 
sanh làm bản nguyện, xem thấy chúng sanh căn cơ chín muồi, có thể tiếp nhận 
pháp môn này thì Ngài rất là hoan hỉ, hoan hỉ không gì bằng. Tình hình này 
chúng ta bình lặng mà suy nghĩ thì có thể lý giải, Phật muốn giúp đỡ tất cả 
chúng sanh đều thành Phật, để có thể thành cứu cánh viên mãn Phật, mà trên 
thực tế tất cả chúng sanh vốn dĩ thành Phật. 

Ý nghĩa của hai chữ “Thành Phật” này chúng ta nhất định phải tường tận, 
phải thông suốt. Như thế nào thì gọi là “Thành Phật”? Thành Phật có cái gì tốt, 
không thành Phật thì không như nhau hay sao? Xin nói với các vị, không thành 
Phật cùng thành Phật khác biệt nhau rất lớn. Không thành Phật bạn có phiền 
não, bạn có vọng tưởng, bạn có tai nạn, bạn có cái khổ, trên Kinh Phật thường 
nói: “Sanh, Lão, Bệnh, Tử khổ”, ba khổ, tám khổ, bạn không cách gì rời khỏi. 
Sau khi học Phật, sau khi thành Phật rồi thì những cái khổ này vĩnh viễn thoát 
ly, hết thảy tất cả khổ của thế xuất thế gian thảy đều xả bỏ, đây chính là chỗ tốt 
của học Phật. Ngoài ra còn có một cái tốt nữa, chúng ta không thành Phật thì 
đối với vũ trụ nhân sanh là một mảng mù tịt, không biết được gì, đó là khổ. Sau 
khi thành Phật thì tận hư không khắp pháp giới, quá khứ, hiện tại, vị lai, quá 
khứ không cùng, vị lai vô tận, không có thứ nào là không tường tận, không có 
thứ nào mà không thông suốt. Sự thông suốt đó không phải là tưởng tượng, 
không phải là suy đoán. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

21

Mấy năm gần đây thế gian tai nạn rất nhiều, trong nước và ngoài nước có 
rất nhiều sách dự ngôn. Lần này tôi từ Úc châu trở lại, gặp thầy Ngộ Hạnh, thầy 
nói với tôi, khi đi dạo nhà sách thầy xem thấy có mười mấy loại do người nước 
ngoài viết đều dự đoán tương lai có những tai nạn gì. Những dự đoán này có 
chuẩn hay không? Chưa hề thấy! Vì sao chưa hề thấy? Bởi vì dự ngôn của họ 
đều là từ trong số học mà suy đoán ra, có lúc tính sai, chỉ cần tính sai một chữ 
số rất nhỏ thì không chuẩn. Phật nói cho chúng ta nghe thì rất chuẩn, vì sao 
Ngài nói chuẩn được như vậy? Ngài chính mình thấy được, mắt thấy, tai nghe 
thì có lý nào mà không chuẩn chứ? Phật ra đời vào 3.000 năm trước, 3.000 năm 
trước Phật đã biết rõ xã hội hiện tại như trong bàn tay, Ngài giảng được rất rõ 
ràng, rất tường tận. Các vị đồng tu đã đọc qua Kinh Lăng Nghiêm, trong Kinh 
Lăng Nghiêm nói tình hình xã hội hiện tại của chúng ta rất tỉ mỉ, nói được không 
sai, nói thời kỳ Mạt Pháp (chính là chỉ thời đại này của chúng ta, sau 2.500 năm) 
là “đấu tranh kiên cố”, quốc gia cùng quốc gia đấu tranh, trong xã hội đoàn thể 
cùng đoàn thể đấu tranh, cá nhân cùng cá nhân đấu tranh, vợ chồng hai người 
còn cãi nhau, đều vẫn không thể tránh khỏi đấu tranh. Cho nên đấu tranh ngày 
nay có gì kỳ lạ? Nếu như không có đấu tranh, vậy lời của Phật nói chẳng phải 
sai rồi sao? Chúng ta xem thấy xã hội này đến đâu cũng gặp hiện tượng đấu 
tranh. Phật thật là cừ khôi, Ngài xem thấy được rõ ràng như vậy, tường tận như 
vậy. Ngài lại nói với chúng ta, hiện tại xã hội này “Tà sư nói pháp như cát 
sông Hằng”. Những tà sư này là người thế nào vậy? Là ma tử ma tôn chuyên 
môn đến phá hoại chánh pháp. Số người này rất nhiều, Phật dùng cát sông Hằng 
để thí dụ, cũng chính là nói, loại tà sư nói pháp đầy rẫy trong xã hội này. 

Ở thời đại này, chúng ta tiếp xúc được chánh pháp là chân thật như trên 
Kinh đã nói: “Vô lượng kiếp đến nay, nhân duyên, phước đức, thiện căn chín 
muồi’, bạn mới có thể gặp được chánh pháp. Gặp được chánh pháp có thể “tinh 
tấn, không thoái chuyển” thì ngay trong đời này nhất định thành tựu. Thế 
nhưng trong số người gặp được chánh pháp, chúng ta xem thấy người thoái tâm 
quá nhiều. Vì sao họ có thể thoái tâm? Vì thiện căn, phước đức, nhân duyên 
không đầy đủ. Trong ba điều kiện này, chỉ cần có một điều kiện không đầy đủ 
thì họ liền thoái tâm. Nếu cả ba điều kiện đều không đầy đủ thì làm gì có chuyện 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

22

không thoái chuyển chứ? Nhất định bị thoái chuyển. Cho nên chính chúng ta 
nếu muốn ở trên đạo nghiệp giữ được không thoái chuyển thì bạn phải đặc biệt 
đề cao cảnh giác. Nếu thiện căn phước đức của chúng ta kém một chút cũng 
không nên lo, duyên thù thắng thì được. 

Chúng ta xem thấy trong chú giải Kinh Quán Vô Lượng Thọ của Đại sư 
Thiện Đạo (chú giải của Ngài cũng gọi là Tứ Thiệp Sớ, được lưu thông rất 
rộng), chương Thượng Phẩm Thượng Sanh giảng được rất hay. Ngài nói, người 
niệm Phật vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc, bốn cõi, ba bậc, chín phẩm 
đều là do gặp duyên không như nhau. Câu nói này chúng ta quyết không nên 
khinh suất xem lướt qua. Duyên là quan trọng, chúng ta gặp duyên không như 
nhau. Nếu như duyên của chúng ta thù thắng, cho dù thiện căn, phước đức của 
chúng ta có mỏng một chút cũng đều có thể đạt đến được thượng phẩm thượng 
sanh. Cách nói của Ngài cùng với cách nói của những người trước Ngài không 
giống nhau. Về trước, thông thường các đại đức phần nhiều cho rằng thượng 
tam phẩm vãng sanh đại khái đều là Bồ Tát; trung phẩm vãng sanh phải là A 
La Hán, Bích Chi Phật; phàm phu vãng sanh chỉ ở hạ phẩm. Cách nói của người 
xưa là như vậy, Ngài Thiện Đạo không nói như vậy. Ngài Thiện Đạo nói không 
liên quan với đại - tiểu thánh (đại thánh chính là Bồ Tát, tiểu thánh chính là 
Thanh Văn, Duyên Giác), mà là do duyên không như nhau. Câu nói này chính 
là nói phàm phu chúng ta đều có thể vãng sanh thượng thượng phẩm. Cái gì gọi 
là duyên? Đọc Kinh mỗi ngày không gián đoạn, niệm Phật mỗi ngày không gián 
đoạn. 

Vào đầu năm dân quốc, Trung Quốc chúng ta có một đạo tràng niệm Phật 
Linh Nham Sơn ở Tô Châu, đây là đạo tràng của Ấn Tổ. Đạo tràng này tu Phật 
thất suốt năm, mỗi ngày đều trì Phật thất, một năm 360 ngày không gián đoạn. 
Đây gọi là duyên. Bạn thấy, một người bước vào niệm Phật đường niệm Phật, 
một năm 360 ngày, mỗi ngày đều là Phật thất không gián đoạn, trong lòng nghĩ 
đến Phật, trong miệng niệm danh hiệu Phật thì sao họ không thành Phật chứ? 
Đương nhiên thành Phật, duyên thù thắng! Giả như họ niệm danh hiệu Phật 
được hai ba năm rồi rời khỏi niệm Phật đường, đi đến nơi khác lại chuyển đổi, 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

23

vậy là thoái tâm rồi; nghe qua người này có cách nói của người này, người kia 
có cách nói của người kia, họ liền thay đổi chủ ý, bạn thấy, đây chẳng phải là 
duyên không đồng nhau hay sao? Niệm Phật như vậy, tham Thiền, học Giáo 
cũng không ngoại lệ. Cho nên duyên của pháp sư nghiên giáo rất thù thắng, tôi 
đã nghĩ rất nhiều năm rồi, luôn khởi vọng tưởng, đến hiện tại cũng không thể 
thành sự thật. Tôi nghĩ, nếu thật có chí đồng đạo hợp, chúng ta hướng đến toàn 
thế giới tuyên dương Phật pháp Đại thừa, phải nên thành lập một đoàn hoằng 
pháp; pháp sư giảng Kinh đều tham gia tổ chức này, bình thường mỗi ngày ở 
trong nhà nghiên cứu thảo luận, mỗi buổi tối giảng Kinh, một năm 360 ngày. 
Vào thời xưa có Giảng Tự chuyên môn giảng Kinh. Thiên Thai, Hiền Thủ đều 
là Giảng Tự, một năm 360 ngày, mỗi ngày không gián đoạn, miệt mài một bộ 
Kinh không xả bỏ, từng thiên từng thiên lặp lại giảng giải, không ngừng thâm 
nhập vào thì có lý nào mà không thành công chứ? Từ trong giải môn được định, 
khai trí tuệ, họ liền thành công. Như thời xưa, Đại Sư Thanh Lương ở Ngũ Đài 
Sơn, Ngài chuyên giảng Kinh Hoa Nghiêm. Đại Sư Ngài cả đời đã giảng qua 
50 bộ. Người sau chúng ta xem thấy truyện ký này thì ngưỡng mộ thật không 
nói ra lời. Bạn thử nghĩ xem, một người muốn học Kinh Hoa Nghiêm, đến dưới 
tòa của Ngài Thanh Lương để nghe Kinh Hoa Nghiêm, nghe 50 bộ thì làm sao 
họ không có thành tựu chứ? Nhất định thành tựu. Số lượng của Kinh Hoa 
Nghiêm nhiều đến như vậy, một ngày giảng tám giờ đồng hồ. Thế Tôn năm xưa 
khi còn ở đời đã nói “nhị thời giảng Kinh”. Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa ở 
đời giảng Kinh hai thời, chúng ta thường hay xem thấy ở trên Kinh. Hai thời là 
hai thời của Ấn Độ thời xưa. Ngày đêm của Ấn Độ là sáu thời, ngày ba thời, 
đêm ba thời. Ban ngày gồm sơ nhật phân, trung nhật phân, hậu nhật phân. Ban 
đêm gồm sơ dạ phân, trung dạ phân, hậu dạ phân. Một ngày là sáu thời, một 
thời chính là bốn giờ đồng hồ hiện tại của chúng ta, hai thời chính là tám giờ 
đồng hồ hiện tại. Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa còn ở đời một ngày giảng tám 
giờ đồng hồ. Mỗi ngày lên lớp tám giờ đồng hồ, trong lòng họ làm gì có vọng 
tưởng chứ? Không còn vọng tưởng. Đây là nói duyên thù thắng. Cư Sĩ Lâm 
chúng ta cũng xem là không tệ, mỗi buổi tối giảng Kinh hai giờ đồng hồ. Trong 
24 giờ đồng hồ, hai giờ đồng hồ tâm địa thanh tịnh nghe Kinh nghe pháp, vẫn 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

24

còn đến 22 giờ khởi vọng tưởng, bạn nói xem, làm sao được chứ? Duyên như 
vậy thì không được, 22 giờ khởi vọng tưởng thì kém xa, cho nên vì sao ngày 
nay chúng ta tu hành mà không thể có thành tựu? Vì sao tâm của chúng ta dễ 
dàng bị dao động? Đạo lý chính ngay chỗ này. 

Năm xưa, đại khái khoảng 30 năm trước, tôi ở Đài Trung thân cận với lão 
cư sĩ Lý Bỉnh Nam, vào lúc đó Thư viện Từ Quang thành lập một giảng tòa 
Phật Học Đại Chuyên. Cư sĩ Thái Dinh Hoa của Malaysia là học sinh tốp đầu 
tiên của giảng tòa đó. Giảng tòa Phật Học Đại Chuyên khóa thứ nhất có bốn 
học sinh, cho nên tôi rất quen thuộc với họ. Thế gian vô thường! Cư sĩ Thái 
Dinh Hoa năm trước hay là năm kia đã qua đời rồi. Tôi thấy ông học ở trường 
học, xem thấy ông học Phật, xem thấy ông tốt nghiệp, xem thấy ông về hưu, 
xem thấy ông qua đời. Vô thường! Đây đều là đáng để cho chúng ta cảnh tỉnh. 

Phật giáo dạy chúng ta phải thành tựu quả Phật cứu cánh viên mãn, không 
dạy chúng ta làm A La Hán, cũng không dạy chúng ta làm Bồ Tát, căn tánh như 
vậy đi đâu mà tìm? Thực tế mà nói, căn tánh như vậy không phải không có, mà 
duyên không có. Cho nên tôi đã nghĩ rất nhiều năm, hy vọng có được một Thôn 
Di Đà để chúng ta cùng tu (đây là duyên), mỗi ngày ở nơi đây niệm Phật không 
gián đoạn, cũng giống Lão pháp sư Đế Nhàn dạy cho người thợ vá nồi phương 
pháp đó. Phương pháp đó tốt, rất thích hợp với chúng ta ngày nay, niệm mệt rồi 
thì nghỉ ngơi, nghỉ ngơi khỏe rồi thì niệm tiếp, ngày đêm không gián đoạn. 

Ở Úc châu, tôi có một đạo tràng nhỏ, gần đây đang mở Phật thất. Nơi đó 
có mười mấy đồng tu tham gia. Bên cạnh niệm Phật đường đó hiện tại là nơi đi 
lại. Tương lai tôi sẽ dời lối đi lại này, khoảng đất này tôi làm một cái chúng 
nam, một cái chúng nữ ngay bên cạnh niệm Phật đường. Tôi sẽ làm giường 
ghép liền, niệm mệt rồi thì đến nơi đó nằm nghỉ, nghỉ ngơi khỏe rồi thì mau trở 
lại niệm Phật đường niệm tiếp. Chỗ của chúng ta nhỏ, đại khái có thể dung nạp 
được 48 người. Chúng ta cung cấp nhân duyên này. Chúng ta chọn lấy phương 
pháp của Viễn Công Đại Sư ở Lô Sơn, 48 người này ghi danh nhận vào, không 
phải là đến nơi đó dự một kỳ Phật thất hay hai kỳ Phật thất, mà khi đến ghi danh 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

25

là trọn đời ở trong niệm Phật đường. Viễn Công ở Lô Sơn ngày trước cũng là 
như vậy, Viễn Công Ngài chính mình cũng không xuống núi, chúng ta cũng ở 
trong niệm Phật đường này một lòng một dạ cầu vãng sanh thượng thượng phẩm. 
Cho nên tương lai sau khi tôi làm xong, niệm Phật đường này tôi phải đề là 
“Niệm Phật Đường Thượng Thượng Phẩm”, không cầu thượng trung phẩm. 
Chúng ta nhất định phải là Niệm Phật Đường Thượng Thượng Phẩm, chỉ có 48 
người chân thật chí đồng đạo hợp. Vì để kiên định tín - nguyện, niệm Phật 
đường này buổi tối giảng Kinh. Tôi nghĩ, việc giảng Kinh này có thể liên tục 
giảng từ ba đến năm năm, sau đó thì không cần giảng nữa, vì mọi người thảy 
đều lý giải, thảy đều tường tận, tất cả gốc nghi đều được nhổ hết. Bạn phải nên 
biết, 48 người đều thành Phật thì còn gì bằng, 48 vị Phật, không gì sánh được. 
Duyên thù thắng! Bạn không có được duyên này thì làm sao được? Hiện tại tôi 
già rồi, phải vào niệm Phật đường rồi, tương lai đoàn hoằng pháp phải để cho 
pháp sư trẻ tuổi. Tôi khuyến khích cho họ phát tâm đi làm công việc hoằng pháp 
lợi sanh, tận tâm tận lực mà làm. Sáu mươi tuổi hoặc bảy mươi tuổi thì về hưu. 
Bảy mươi tuổi về hưu là chế độ thời xưa của Trung Quốc chúng ta. Chúng ta 
đọc sách xưa có câu: “Thất thập nhi chí sự”, chí sự chính là thoái hưu. Quan 
viên của Trung Quốc thời xưa, 70 tuổi là tuổi thoái hưu. Vậy thì khi bạn đến 70 
tuổi thì bạn có thể thoái hưu, bước vào niệm Phật đường niệm Phật, làm việc 
cho chính mình. Có hai cái đạo tràng như vậy, “giải-hành” đều trọng thì có thể 
làm cho Phật pháp hưng vượng lên. 

Cho nên giảng đến chỗ này, Phật độ chúng sanh xem thấy chúng sanh 
duyên đã chín muồi, sanh khởi vô lượng tâm hoan hỉ. Phật làm tăng thượng 
duyên cho chúng ta, chúng ta phải phát ra cái tâm này. Các vị muốn hỏi: “Chúng 
tôi làm công đức như thế nào là to lớn nhất?”. Công đức rất có ý nghĩa, rất thù 
thắng không gì hơn là tổ chức đoàn hoằng pháp, xây “Niệm Phật Đường vãng 
sanh thượng thượng phẩm”. Công đức này là đệ nhất, vô lượng vô biên. 

Đại Sư Ngẫu Ích ở trong Di Đà Yếu Giải nói với chúng ta, cũng chính là 
giảng hai chữ “Phật thuyết” này, Ngài nói: “Phật dĩ độ sanh vi hoài”, cơ duyên 
chúng sanh thành Phật đã chín muồi. Cách nói này của Ngài người xưa không 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

26

có nói qua. Ngài nói ra kiên quyết như vậy, khẳng định như vậy, cơ duyên chúng 
sanh thành Phật đã chín muồi rồi. “Vi thuyết nan tín chi pháp”, pháp môn Tịnh 
Độ gọi là pháp khó tin, giúp đỡ những chúng sanh này thành tựu Phật quả cứu 
cánh viên mãn. Loại hoan hỉ này không cách gì hình dung ra được, cho nên Phật 
mới nói. Đại Sư Ngẫu Ích nói lời này rất là chuẩn xác, chúng ta sau khi đọc 
được rồi vui mừng bội phục. Mười phương ba đời tất cả chư Phật Bồ Tát xem 
thấy người căn tánh chín muồi thì không ai mà không tuyên nói pháp môn này. 
Do đây có thể biết, người căn tánh chưa chín muồi, hay nói cách khác, vẫn chưa 
đủ tư cách làm Phật, có thể có tư cách làm Bồ Tát thì Phật liền tuyên nói các 
pháp môn Đại thừa khác; xem thấy chúng sanh này có tư cách làm A La Hán, 
chứng quả Bích Chi Phật, thì Phật liền nói pháp môn Thanh Văn, Duyên Giác 
cho họ nghe. Nếu thấp hơn nữa, xem thấy chúng sanh tình chấp còn quá nặng, 
tà kiến rất sâu, vẫn không thể thoát khỏi sáu cõi luân hồi, Phật liền giảng tiểu 
pháp nhân thiên cho họ nghe, khuyên họ đời sau còn có thể được thân người, 
không đến nỗi đọa vào ba đường ác. Phật đối với tất cả chúng sanh hết lời 
khuyên bảo, ứng cơ nói pháp, đó là “Phật thuyết”. 

Thứ ba là chữ “Đại Thừa” 

Đại thừa là tỷ dụ giống như xe lớn. Vào thời xưa khoa học chưa phát triển, 
xe lớn nhất của thời xưa là xe ngựa, thông thường xe có bốn con ngựa kéo là xe 
lớn nhất. Loại xe lớn này có thể ngồi được mười người. Xe nhỏ là xe dê, xe nai 
do dê và nai kéo. Xe này thì chỉ ngồi được một người. Phật dùng cái này để thí 
dụ Đại thừa, Tiểu thừa, tỷ dụ giáo học, giúp đỡ bạn thành tựu đạt đến một giai 
đoạn nào đó; đạt đến mục tiêu gần nhất chính là Tiểu thừa, giúp đỡ bạn thoát 
khỏi sáu cõi luân hồi, đó là Tiểu thừa; hành trình xa là Đại thừa, giúp đỡ bạn 
siêu việt mười pháp giới, đó gọi là pháp Đại thừa. Phương tiện giao thông hiện 
tại không như trước, ngồi phi cơ thì có thể ngồi được mấy trăm người, còn 
thuyền thì càng không cần phải nói. Dụng ý của nó là thí dụ sự vận chuyển, 
giúp đỡ chúng sanh từ nơi phiền não sanh tử siêu việt đến bờ bên kia Bồ Đề 
Niết Bàn, dùng việc này để thí dụ. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

27

Quyển Kinh này là pháp Đại thừa, không chỉ là Đại thừa, trong chú giải 
của đại đức xưa nói với chúng ta, bộ Kinh này là Đại thừa ngay trong Đại thừa. 
Không chỉ là Đại thừa ngay trong pháp Đại thừa, mà còn là Nhất thừa ngay 
trong pháp Nhất thừa. Pháp Nhất thừa là gì? Pháp Nhất thừa là pháp thành Phật. 
Thế Tôn vào những năm cuối giảng Kinh Pháp Hoa, trong hội Pháp Hoa, Thế 
Tôn Ngài tuyên bố đến mọi người: “Chỉ có pháp Nhất thừa, không hai cũng 
không ba, trừ Phật phương tiện nói”. Đó là Thích Ca Mâu Ni Phật chân thật 
nói rõ bổn hoài của Ngài. Ngài giáo hóa chúng sanh tấm lòng chân thật là bình 
đẳng, chỉ có pháp Nhất thừa. Pháp Nhất thừa chính là dạy bạn làm Phật. Dạy 
bạn làm Bồ Tát, làm A La Hán là có lỗi với bạn, nhất định phải dạy bạn làm 
Phật cứu cánh viên mãn, đều là ở ngay trong một đời này thành tựu Phật quả 
cứu cánh viên mãn. Vậy thì Phật nói ba thừa, nói hai thừa (ba thừa là Thanh 
Văn, Duyên Giác, Bồ Tát; hai thừa là Tiểu thừa), nói Đại thừa đều là Phật 
phương tiện nói, không phải Ngài chân thật muốn nói. Đại Sư Thanh Lương 
nghe cách nói này của Phật thì Đại Sư Ngài có chỗ cảm ngộ. Chúng ta đọc được 
ở trong Hoa Nghiêm Sớ Sao, Ngài nói “người học ba thừa có nhân không quả” 
là cùng một ý nghĩa như trên Kinh Pháp Hoa đã nói, vì sao vậy? Thành Phật 
mới là quả, không thành Phật thì không có quả, vì quả đó là giả, không phải 
thật. Cho nên, người học ba thừa Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát có nhân, 
không có quả. Thế nhưng các vị phải nên biết, quyển Kinh này là có nhân có 
quả, không gì bằng. 

Kinh có nhân có quả có mấy loại vậy? Ngoài bộ Kinh này ra, còn có Kinh 
Hoa Nghiêm, Kinh Pháp Hoa là có nhân có quả, các Kinh khác đều không có, 
cho nên từ xưa đến nay, các tổ sư đại đức dường như đều công nhận Hoa 
Nghiêm và Pháp Hoa là Nhất thừa giáo, pháp Nhất thừa trên cả Đại thừa. Ngoài 
ra còn có một bộ Kinh là Kinh Phạm Võng cũng là thuộc về Kinh Nhất thừa. 
Cho nên, các tổ sư đại đức thời xưa ở Trung Quốc công nhận Kinh Nhất thừa 
chỉ có ba quyển. Quyển Kinh này là Nhất Thừa ngay trong Nhất Thừa, vì sao 
vậy? Hoa Nghiêm đến sau cùng “Mười Đại Nguyện Vương Cầu Về Cực Lạc” 
mới viên mãn thành Phật. Quyển Kinh này mỗi câu mỗi chữ đều là nói Phật quả 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

28

cứu cánh. Hoa Nghiêm quy về là quy về “Vô Lượng Thọ”, cho nên người xưa 
mới nói “bộ Kinh này là Nhất thừa ngay trong Nhất thừa”, là Vô Thượng thừa. 

Ngày nay chúng ta có may mắn gặp được Kinh điển này, cũng có thể nói 
là thiện căn, phước đức, nhân duyên trong vô lượng kiếp đã chín muồi. Có một 
số người gặp được Kinh này vẫn không tin tưởng, chúng ta xem thấy thì gật đầu 
“đúng, đúng! Họ không tin tưởng là phải”. Vì sao họ không tin là phải vậy? Vì 
là pháp khó tin mà. Nếu vừa tiếp xúc liền tin tưởng, vậy Thích Ca Mâu Ni Phật 
nói là pháp khó tin thì nói không thông rồi. Nếu thông thường nói mà mọi người 
đều tin tưởng, vậy có gì khó đâu? Người thông thường khó tin, người thông 
thường sau khi học rồi thì thoái tâm, chúng ta gật đầu nói “Không sai! Đích 
thực là y như Phật đã nói”. 

Khởi tín niệm Phật là nhân, mỗi niệm làm Phật chính là quả. “Nhân như 
biển quả, quả tận nguồn nhân”. Cách dạy này chân thật là không thể nghĩ bàn. 

Đó là ý nghĩa của Đại thừa. Phật ở trong Kinh thường hay nhắc nhở chúng 
ta, như Hoa Nghiêm đã nói, tất cả các pháp thế xuất thế gian “do tâm biến hiện, 
do thức hiện ra”. Thức chính là tâm tưởng, cho nên lại nói: “Tất cả pháp từ tâm 
tưởng sanh”. Mỗi ngày chúng ta tưởng Phật thì quả báo của Phật liền hiện tiền.

1Trong lịch sử Trung Quốc có ghi chép, cuối đời Tống đầu nhà Nguyên, 
Triệu Tử Ngang là một nhà văn học, Triệu Mạnh Phủ chữ viết rất đẹp, hiện tại 
thiệp chữ của ông đến đâu cũng có thể xem thấy. Ông giỏi về vẽ ngựa, ưa thích 
vẽ ngựa. Vẽ ngựa thì nhất định phải thường đi quan sát hình thái động tác của 
ngựa, trong lòng mỗi ngày đều nghĩ đến ngựa. Có một hôm ông ngủ trưa, nằm 
mộng cũng nghĩ đến ngựa, đó thật là tập trung toàn bộ tinh thần nghĩ đến ngựa. 
Thời gian ngủ tương đối dài, vợ ông đến gọi ông dậy, lúc đó đều có ngủ mùng, 
khi vừa kéo mùng ra thì thấy trên gường là một con ngựa. Bà vợ thất kinh hồn 
vía la lên, ông liền tỉnh dậy, hỏi bà: “Vì sao bà la vậy?”. Bà nói: “Vừa rồi tôi 
nhìn thấy một con ngựa nằm trên giường”. Trong lòng nghĩ đến ngựa nên biến 

1 Bắt đầu đĩa 2



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

29

thành ngựa, nghĩ Phật thì không biến thành Phật được hay sao? Chân thật có 
đạo lý. Cho nên các vị đồng tu phải nên ghi nhớ, nghĩ đến Bồ Tát thì bạn liền 
biến thành Bồ Tát, nghĩ đến quỷ thì biến thành quỷ, nghĩ đến địa ngục thì biến 
thành địa ngục, nghĩ thứ gì thì biến thành thứ đó. Phật quá rõ ràng đối với chân 
tướng sự thật và đạo lý này, nên dạy chúng ta tưởng Phật. “Nhớ Phật niệm 
Phật, hiện tiền tương lai, quyết định thấy Phật”. Một ngày từ sớm đến tối vì 
sao không nghĩ đến Phật mà khởi vọng tưởng khác? Vậy là sai rồi. Từ ngay chỗ 
này chúng ta liền chân thật cảm nhận, một Niệm Phật Đường đúng pháp rất là 
cần thiết, một Niệm Phật Đường chân chính đúng pháp quan trọng hơn bất cứ 
thứ gì. Niệm Phật Đường chính là trường tuyển Phật, đến nơi đó chính là để 
làm Phật. Đây là nói “Đại thừa” ý nghĩa của Nhất Phật Thừa. 

Thứ tư là chữ “Vô Lượng Thọ” 

“Vô Lượng Thọ” tiếng Phạn gọi là A Di Đà, A Di Đà dịch ra là Vô Lượng 
Thọ, ý nghĩa này cũng là trên Kinh Di Đà Phật đã nói, đem A Di Đà dịch thành 
Vô Lượng Quang, Vô Lượng Thọ. Kỳ thật, bổn ý của tiếng Phạn, “A” dịch 
thành ý của Trung Quốc là “Vô”; “Di Đà” dịch là “Lượng”, bổn ý chính là “Vô 
Lượng”. Cái gì là vô lượng? Tất cả đều vô lượng, không có thứ nào không vô 
lượng. Chúng ta nói hơi thô thiển một chút, trí tuệ vô lượng, đức năng vô lượng, 
tài nghệ vô vượng, phước báo cũng vô lượng, tài bảo cũng vô lượng, không có 
thứ nào không vô lượng. Đó là nói thô, còn nói vi tế là một lỗ chân lông vô 
lượng, một bụi trần cũng vô lượng. Tất cả chư Phật Như Lai ở trên đầu sợi tóc 
giảng Kinh nói pháp, đoạn tóc không có phình to, Chư Phật Bồ Tát cũng không 
có thu nhỏ, đây hoàn toàn là cảnh giới sự lý vô ngại, sự sự vô ngại của Kinh 
Hoa Nghiêm. Không một pháp nào không là vô lượng, bất cứ một pháp nào 
cũng đều là toàn thể tận hư không khắp pháp giới. Ý nghĩa này đều ở trên Kinh 
Hoa Nghiêm. Quyển Kinh này là thu nhỏ của Hoa Nghiêm, là tinh hoa của Hoa 
Nghiêm. Hoa Nghiêm đã nói “Lục Tướng Thập Huyền”, quyển Kinh này cũng 
là “Lục Tướng Thập Huyền”, hơn nữa, mỗi câu mỗi chữ trong đây đều là viên 
mãn đầy đủ “Lục Tướng Thập Huyền”, người xưa gọi là Hoa Nghiêm quyển 
trung là có đạo lý, không phải không có đạo lý. Cho nên Vô Lượng thì không 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

30

dễ nói, Thế Tôn nêu ra hai loại là “Vô Lượng Thọ” và “Vô Lượng Quang” để 
đại biểu tất cả đều vô lượng. 

“Quang” là ánh sáng chiếu khắp, ánh sáng của Phật chiếu khắp tận hư 
không khắp pháp giới, thế nên hiện tại chúng ta gọi là không gian. Quang minh 
là đại biểu không gian, thọ mạng là đại biểu thời gian. Quá khứ, hiện tại, vị lai, 
khi hợp thời không lại chính là toàn thể vũ trụ, vạn sự vạn vật trong đó, không 
có thứ nào sót lọt. Phật dùng hai ý này để giải thích hai chữ “vô lượng”, lược 
nói cũng rất viên mãn. Vậy chúng ta tỉ mỉ nghĩ lại thử xem, người hiện tại nói 
“thời không”, Phật nói “quang thọ”, ý nghĩa “quang thọ” tốt hơn “thời không”. 
Trong “quang thọ” có linh khí, “thời không” hoàn toàn biến thành vật chất, 
không có linh tánh. Trong “quang thọ” có linh tánh trong đó, còn viên mãn hơn 
rất nhiều so với hai chữ “thời không”. Trong đức năng vô lượng, người xưa 
nhắc nhở chúng ta, thực tế ra mà nói, trong tất cả vô lượng thì “thọ” là chiếm 
địa vị thứ nhất. Việc này chúng ta có thể lý giải, nếu như tất cả vô lượng bạn 
đều có được nhưng không có thọ mạng thì không phải là một mảng không hay 
sao? Thọ dụng gì bạn cũng không có được. Cho nên, trong tất cả vô lượng, thọ 
mạng là thứ nhất, do đó liền dùng “Vô Lượng Thọ” để giải thích “A Di Đà”. 
Giáo chủ của Thế giới Tây Phương Cực Lạc là một vị đạo sư vĩ đại, đức hiệu 
của Ngài được gọi là “A Di Đà Phật”, hiện rõ ra vị Phật này. Nguyện hạnh của 
Ngài từ nhân địa mãi cho đến thành tựu được quả vị, sau khi thành tựu sự nghiệp 
mà Ngài đã triển khai mở rộng, giúp đỡ tất cả chúng sanh tận hư không khắp 
pháp giới đều ở ngay trong một đời viên mãn thành Phật. Việc này không thể 
nghĩ bàn. Đó là hiện rõ ra chân thật vô lượng của vô lượng. Chúng ta phải tỉ mỉ 
đi thể hội mới có thể được một hai phần, thọ dụng của chúng ta là vô cùng vô 
tận. Thọ dụng biểu hiện ở chỗ nào vậy? Biểu hiện ở ngay tín-nguyện-hạnh của 
bạn, tin sâu không nghi, tuyệt đối không bị dao động; thiết nguyện, nguyện lực 
kiên cường, không có bất cứ thứ gì có thể mê hoặc, tín-nguyện-hạnh của bạn 
thành tựu rồi. 

Thứ năm là chữ “Trang Nghiêm”



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

31

“Trang Nghiêm”, dùng lời hiện tại của chúng ta mà nói là tốt đẹp, tốt đẹp 
đến cùng tột. Bổn Kinh chúng ta đọc đến “Nhất hướng chuyên chí, trang nghiêm 
Diệu Độ”. Diệu Độ là chỉ gì vậy? Người thông thường nghe rồi liền nghĩ, đây 
nhất định là chỉ Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Bạn chỉ nói đúng một nửa, còn 
một nửa ở đâu vậy? Hoàn cảnh cư trú hiện tại của chúng ta chính là Diệu Độ, 
khi vừa chuyển đổi cảnh giới của bạn thì nơi này chính là Diệu Độ. Tuy không 
phải là Diệu Độ chân thật, nhưng gần giống Diệu Độ. Đại Sư Thiên Thai nói 
Lục tức, Tương tợ tức, Phần chứng tức, đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc là 
Diệu Độ cứu cánh. 

“Nhất hướng chuyên chí”, câu này là có thể trang nghiêm. Chỉ cần bạn có 
thể làm đến được “nhất hướng chuyên chí”, thì cõi hiện tại của chúng ta liền 
biến thành tương tợ Tịnh Độ, liền biến thành Diệu Độ, “cảnh tùy tâm chuyển”. 
Nếu các vị có thể thể hội được ý này thì các vị liền có thể tưởng tượng ra được. 
Vào thời đại Đông Tấn, Đại Sư Viễn Công ở Lô Sơn - Giang Tây xây dựng 
Niệm Phật đường Đông Lâm, ngay lúc họ ở nơi đó niệm Phật tu hành thì nơi 
đó của họ chính là Diệu Độ. Vì sao vậy? Mỗi một người bước vào đều là “nhất 
hướng chuyên chí”. 

Quyển Kinh này của chúng ta dạy phương pháp tu hành. Cương lĩnh tu 
hành là “phát tâm Bồ Đề, một lòng chuyên niệm A Di Đà Phật”. Hoàn cảnh 
của họ ở chính là Diệu Độ, chính là Tịnh Độ, chân thật là đại đức xưa đã nói 
“Tâm tịnh thời cõi nước tịnh”. Đạo tràng này người người đều là tâm thanh 
tịnh, người người đều là nhớ Phật, niệm Phật thì đạo tràng của họ làm sao mà 
không biến thành Tịnh Độ chứ? Trang nghiêm thù thắng trùng trùng, nghìn 
trùng tướng lạ tự nhiên hiện tiền. Cảm ứng không thể nghĩ bàn! 

Lại nói đến “cõi Cực Lạc kia công đức vô lượng, đầy đủ trang nghiêm”. 
Câu nói này hiển nhiên là tán thán Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Vì sao vậy? 
Mười phương bao gồm tất cả cõi nước, những chúng sanh trong đó niệm Phật 
vãng sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, mỗi người đều là tâm thanh tịnh, 
mỗi người đều là nhớ Phật, niệm Phật. Thế giới Tây Phương Cực Lạc là một 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

32

đạo tràng lớn, chúng ta liền có thể nghĩ đến vì sao tất cả Chư Phật đều tán thán? 
Ở trên Kinh này, Thích Ca Mâu Ni Phật tán thán A Di Đà Phật là “Quang trung 
cực tôn, Phật trung chi vương”. Thích Ca Mâu Ni Phật một mình tán thán là đại 
biểu hết thảy tất cả chư Phật đều tán thán như vậy. Không có một vị Phật nào 
mà không tán thán A Di Đà Phật là “Quang trung cực tôn, Phật trung chi 
vương”. Dựa vào đâu để tán thán? Dựa vào thế giới của Ngài, tất cả những 
người vãng sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc không có một người nào là 
tâm địa ô nhiễm, mỗi mỗi đều là tâm thanh tịnh. Việc này là ở trong mười 
phương tất cả cõi nước chư Phật không tìm ra được. 

Mười phương cõi Phật đương nhiên rất là trang nghiêm, rất là thanh tịnh, 
nhưng trong đó vẫn còn một số ít người khởi vọng tưởng. Thế giới Ta Bà này 
của chúng ta, chúng sanh phiền não chiếm đa số, có thể nói là ngay trong một 
vạn người thì có chín ngàn chín trăm chín mươi chín người đều đang khởi vọng 
tưởng. Sai biệt lớn đến như vậy là uế độ. Có những thế giới mà những chúng 
sanh ở đó có được phân nửa là tâm địa thanh tịnh, tâm không thanh tịnh cũng 
có phân nửa, vậy chúng ta xem ra chính là Tịnh Độ. Vẫn có thế giới tâm địa 
thanh tịnh, lấy phần trăm mà so thì chiếm đa số (tám mươi phần trăm đến chín 
mươi phần trăm), vẫn còn mười đến hai mươi phần trăm chúng sanh tâm địa 
không thanh tịnh, làm gì giống như Thế giới Tây Phương Cực Lạc một trăm 
phần trăm thanh tịnh, không có người nào không thanh tịnh. Vì sao vậy? Tâm 
không thanh tịnh thì không thể sanh Tịnh Độ. Việc này các vị đồng tu phải ghi 
nhớ, không phải nói “tôi niệm Phật thì quyết định sanh Tịnh Độ”, không thể có 
việc đó! Cho dù một ngày bạn niệm mười vạn danh Phật hiệu, mà trong lòng 
vọng tưởng không ngừng, người xưa nói “đau mồm rát họng cũng chỉ uổng 
công!”. Quả nhiên tâm địa thanh tịnh, một ngày niệm mười danh hiệu, hai mươi 
danh hiệu cũng được. Bạn thấy người xưa đề xướng “pháp mười niệm”. Tôi 
dạy cho các vị đồng tu pháp mười niệm còn đơn giản hơn, một lần niệm mười 
câu A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật… liên tục niệm 
mười danh hiệu. Niệm mười danh hiệu thời gian rất ngắn, ngay trong thời gian 
ngắn ngủi này, một vọng niệm cũng không thể xen lọt vào thì cái niệm này gọi 
là “tịnh niệm”, không xen tạp. Khi niệm nhiều thì sẽ khởi vọng tưởng, trong 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

33

mười câu niệm không khởi vọng tưởng, đó chính là tịnh niệm. Mỗi ngày niệm 
chín lần, không thiếu một ngày nào, đó gọi là “liên tục”, phù hợp với trên Kinh 
đã nói “tịnh niệm tương tục”. Có rất nhiều đồng tu dùng phương pháp tôi dạy, 
đến nói với tôi là rất có hiệu quả. Hy vọng một ngày niệm chín lần là ít nhất, số 
lần càng nhiều đương nhiên sẽ càng tốt. Dùng phương pháp này dễ dàng nhiếp 
tâm. 

Sự thù thắng của Tây Phương Cực Lạc ở ngay chỗ này. Cũng chính là A 
Di Đà Phật tiếp dẫn người, dùng lời hiện tại này của chúng ta mà nói, Thế giới 
A Di Đà Phật rất hoan nghênh mọi người di dân đến bên đó định cư, thế nhưng 
điều kiện để di dân là tâm phải thanh tịnh. Dùng phương pháp gì để đạt đến tâm 
thanh tịnh đều được cả, niệm Phật cũng được, tham Thiền cũng được, học Giáo 
cũng được, trì chú cũng được. Bạn xem, phía sau ba bậc vãng sanh của chúng 
ta, thượng - trung - hạ ba phẩm là nói người niệm Phật, phía sau còn có một 
đoạn nói người tu học các pháp môn Đại thừa khác, chỉ cần tu đến tâm địa thanh 
tịnh, phát nguyện vãng sanh thì tất cả đều có thể đi. A Di Đà Phật mở rộng cửa 
này, Ngài tuyệt nhiên không có nói “ngươi không niệm A Di Đà Phật thì ta 
không có rước ngươi”, không hề có đạo lý này. Chỉ cần tâm địa thanh tịnh, tùy 
tiện tu một pháp môn nào thảy đều được cả, đều có thể vãng sanh. 

Tôi đã từng diễn giảng trong luận đàn ở Úc châu. Đại chúng trong luận 
đàn tổng cộng có 14 đoàn thể tôn giáo, có Phật giáo, Đạo giáo, Ki Tô giáo, 
Thiên Chúa giáo, Hồi giáo, Do Thái giáo, tất cả đều có. Tôi liền nói với họ, 
không luận các vị tu học một tôn giáo nào, chỉ cần tu đến tâm thanh tịnh, phát 
nguyện vãng sanh thì A Di Đà Phật thảy đều tiếp dẫn bạn. Pháp của chúng ta là 
pháp bình đẳng, không có kỳ thị chủng tộc, không thể nói bạn tin theo Giê Su 
giáo thì A Di Đà Phật không hoan nghênh, không có đạo lý này. A Di Đà Phật 
rất là hoan nghênh, không luận là bạn tu pháp môn nào, không luận bạn tín 
ngưỡng tôn giáo nào, chỉ cần tu được tâm thanh tịnh, phát nguyện cầu vãng 
sanh, A Di Đà Phật đều sẽ đến tiếp dẫn. Pháp môn này rất tuyệt vời, không có 
bài xích, huống hồ chúng ta tu học tông phái khác nhau, vậy mới gọi là thật 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

34

trang nghiêm. Cho nên, Thế giới Tây Phương Cực Lạc trang nghiêm thù thắng 
không gì bằng. 

“Đại Thừa”, “Vô Lượng Thọ”, “Trang Nghiêm” mà phía trước đã nói đều 
là tánh đức của chúng ta, là đức năng tự tánh vốn đủ, là quả báo mà chúng ta 
mong cầu. Mục đích chúng ta học Phật ở đâu? Mục đích chính là phải đạt được 
là “Đại Thừa, Vô Lượng Thọ, Trang Nghiêm”. Hiện tại bạn muốn hỏi, phải làm 
thế nào mới có thể đạt được? Đề Kinh phía sau là đưa ra phương pháp cho 
chúng ta. Các vị phải nên biết, phía trước đã nói qua, chúng ta thật muốn ở ngay 
trong một đời này đạt được, vậy chúng ta muốn hỏi, “Vô Lượng Thọ” có thể 
được hay không? Có thể được, ngay một đời này của chúng ta là Vô Lượng 
Thọ. Thế nào là Vô Lượng Thọ? Ngay một đời này quyết định không chết? 
Chết rồi còn có thể gọi là trường thọ hay sao? Quyết định không chết. Các vị 
phải biết, thù thắng nhất của Tịnh Tông là không chết. Nếu như bạn tu được tốt, 
ở ngay trong cuộc sống thường ngày phải ghi nhớ, phải chân thật sám hối để 
tiêu nghiệp chướng. Nếu không tiêu trừ nghiệp chướng thì đó chính là chướng 
ngại. Nghiệp chướng, chướng là chướng ngại, cái gì là chướng ngại? Bạn có 
phiền não là chướng ngại, bạn có lo lắng là chướng ngại, bạn có vướng bận là 
chướng ngại, bạn có bệnh khổ là chướng ngại. Tiêu trừ chướng ngại chính là 
tiêu nghiệp chướng, phải đem những thứ này thảy đều buông bỏ. Trong hai thời, 
sáu thời, mỗi giờ mỗi phút giữ gìn tâm thanh tịnh của chính mình.

Thứ sáu là “Thanh Tịnh”

Thanh tịnh chính là không có ô nhiễm, bình đẳng chính là không có phân 
biệt. Có phân biệt thì không có bình đẳng, có tốt xấu thì bị ô nhiễm. Bạn thấy 
cái này thì ưa thích, cái kia thì chán ghét là bạn đã bị ô nhiễm rồi, thì bạn nhất 
định có chướng ngại. Vì sao chúng ta xem thấy có một số người niệm Phật vãng 
sanh không bị bệnh, biết được lúc nào thì đi, dường như đã có hẹn với Phật rồi 
vậy, ngày hôm nào, mấy giờ chúng ta gặp mặt, Ngài đến đón ta, đã hẹn xong 
rồi, không bị bệnh, đứng mà đi, ngồi mà đi, rất tự tại. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

35

Ngày trước tôi ở Đài Loan, Lão hòa thượng Đạo Nguyên nói cho chúng 
tôi nghe một câu chuyện vãng sanh, đây là thật. Tên của họ tôi không còn nhớ 
được. Có một người niệm Phật khi vãng sanh, nói với mọi người: “Các vị đã 
từng thấy qua hoặc là nghe nói qua ngồi mà vãng sanh chưa?”. Mọi người nói: 
“Có, có nghe nói và cũng có thấy qua”. “Đứng mà vãng sanh thì sao?”. “Cũng 
có nghe nói qua, cũng có thấy qua”. Ông liền búng người một cái, đầu chúc 
xuống, chân hướng lên trên, hỏi: “Như vậy vãng sanh các vị có nghe nói qua 
chưa?”. Mọi người nói chưa có, thì ông liền vãng sanh. Bạn xem thấy đẹp làm 
sao, rất tự tại! Vì sao ông có thể làm được? Bạn phải nên biết, tâm của ông 
thanh tịnh, không có chút ô nhiễm, ông được tự tại, ngay trong cuộc sống 
thường ngày được tự tại, vãng sanh cũng tự tại, không có thứ nào không tự tại. 
Các vị phải nên biết, ông ấy sống mà ra đi, đi đến bên đó không chết, ông ấy 
không chết, cái thân này không cần nữa thì đổi cái thân của Phật, làm gì có 
chuyện chết? Một chút đau khổ cũng không có, an vui, tự tại, rõ ràng, tường 
tận, đổi một thân thể mới thù thắng hơn rất nhiều so với thân thể hiện tại này. 

Trên Kinh nói rất rõ ràng, người Thế giới Tây Phương Cực Lạc “thân 
thanh khiết, thể không hoại”. Thân thể đó là tùy tâm sở cầu, biến hóa không 
cùng tận, như Thế Tôn đã nói ở trên Kinh là “ngàn trăm ức hóa thân”. Thích Ca 
Mâu Ni Phật ngàn trăm ức hóa thân, người vãng sanh đến Thế giới Tây Phương 
Cực Lạc, cho dù là Phàm Thánh Đồng Cư Độ hạ hạ phẩm vãng sanh cũng đều 
có năng lực như Thích Ca Mâu Ni Phật vậy, “ngàn trăm ức hóa thân”, bạn mới 
có thể đồng thời cúng dường vô lượng vô biên chư Phật, đồng thời nghe được 
vô lượng vô biên Chư Phật giảng Kinh nói pháp, bạn nói xem, tự tại dường bao. 

Ngày nay chúng ta học rất khổ cực, một - hai bộ Kinh học cả đời cũng 
không có cách gì học thông. Thế nhưng đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, ở 
nơi đó học một giờ, chúng ta ở nơi đây học mười vạn năm cũng không học 
được. Đó là thật, không phải là giả. Bạn phải nên biết, một giờ đồng hồ, bạn 
nghe mười phương ba đời tất cả chư Phật Như Lai giảng Kinh nói pháp thì còn 
gì bằng. Cho nên, muốn khai đại trí tuệ, muốn khai trí tuệ cứu cánh viên mãn 
mà không vãng sanh thì làm sao được? Không cầu vãng sanh thì không thể 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

36

được! Không vãng sanh, muốn dựa vào tu hành của chính mình thì bạn phải tu 
đến đoạn “kiến tư phiền não”, ra khỏi ba cõi, sau đó phá tiếp “trần sa vô minh”, 
vượt mười pháp giới, rất gian nan, rất khổ sở, rất không dễ dàng. Về thời gian 
mà nói, chân thật là phải vô lượng kiếp còn chưa chắc có thể thành tựu. Cho dù 
siêu việt mười pháp giới, chứng được Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát, từ Viên Sơ Trụ 
lại chứng được Phật quả viên mãn, việc này ở trên Kinh Phật nói là còn phải 
trải qua ba đại A Tăng Kỳ kiếp. Làm gì bằng đến Thế giới Tây Phương Cực 
Lạc! Đến nơi đó thì liền chứng được, đó là chân thật, không phải là giả. 

Có một số đồng tu nghe đến lời nói này của tôi thì hoài nghi. Họ nói, Quán 
Vô Lượng Thọ Phật Kinh không có cách nói này, hạ hạ phẩm vãng sanh phải 
12 kiếp mới hoa khai kiến Phật. Không sai! Trên Quán Vô Lượng Thọ Phật 
Kinh là có cách nói này, thế nhưng bạn phải nên biết vì sao Phật phải nói lời 
nói này. Chúng ta học Phật phải nương vào một bộ Kinh nào? Chỗ chúng ta 
nương vào nhất định là Kinh Vô Lượng Thọ, trong Kinh Vô Lượng Thọ có 
phẩm thứ sáu, 48 nguyện. Bốn mươi tám nguyện là A Di Đà Phật chính mình 
nói. Thích Ca Mâu Ni Phật giới thiệu Tịnh Độ cho chúng ta, trong Tịnh Độ ba 
Kinh, nếu như có một câu trái với 48 nguyện thì chúng ta không thể tin tưởng. 
Bạn xem, mở quyển Kinh ra, mỗi câu mỗi chữ đều tương ưng với 48 nguyện. 
Thế nhưng Thế Tôn vì sao nói ra pháp này? Cách nói này chúng ta phải hiểu rõ 
ý nghĩa, vãng sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, nếu như không luận gia 
trì bổn nguyện Di Đà, bạn vãng sanh hạ hạ phẩm thì phải tu mười hai kiếp mới 
hoa khai kiến Phật, là ý như vậy. Trong ý này có mật nghĩa. Mật nghĩa là nói rõ 
cái gì? Nói rõ Thế giới Tây Phương thù thắng không gì bằng, bạn ở thế giới 
phương khác là lấy cảnh giới này mà nói. Hạ hạ phẩm vãng sanh, đó là phàm 
phu, một phẩm phiền não cũng chưa đoạn, cho nên đới nghiệp vãng sanh, phiền 
não chưa đoạn thì phải mười hai kiếp mới hoa khai kiến Phật. Hoa khai kiến 
Phật là địa vị thế nào? Trong Thiền tông nói đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến 
tánh, địa vị Viên Giáo Sơ Trụ. Việc này chúng ta liền hiểu rõ, nếu như không 
phải ở Thế giới Tây Phương, một phàm phu muốn thoát khỏi sáu cõi, muốn siêu 
việt mười pháp giới chứng được Viên Giáo Sơ Trụ, trên Kinh Hoa Nghiêm đã 
nói là phải trải qua vô lượng kiếp. Vì sao thời gian dài đến như vậy? Vì thời 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

37

gian thoái chuyển quá nhiều, tiến thì ít, lùi thì nhiều, nó có thoái duyên. Thế 
giới Tây Phương Cực Lạc không có thoái duyên, chỉ có tiến bộ, cho nên 12 kiếp 
liền thành công. Mười hai kiếp so với vô lượng kiếp, thời gian đã rút ngắn được 
rất nhiều, quá nhiều, nói rõ thù thắng của Thế giới Tây Phương. Phật nói lời 
này là ý như vậy. Thế nhưng tình hình thực tế không phải như vậy. Tình hình 
thực tế, bạn xem, 48 nguyện đã nói, đó là căn cứ bậc nhất của Tịnh tông, không 
phải bậc thứ hai. A Di Đà Phật nói với chúng ta, người sanh đến Thế giới Tây 
Phương Cực Lạc đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát, vậy còn gì bằng! Bồ Tát A Duy 
Việt Trí là gì? Trong chú giải của cổ đức nói với chúng ta, địa vị thấp nhất là 
Thất Địa Viên Giáo, địa vị cao nhất là Đẳng Giác Bồ Tát, hay nói cách khác, 
vừa sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, ngôi vị của bạn chính là vị thứ từ 
Thất Địa trở lên đến Đẳng Giác. Thật là khiếp người! Cho nên gọi là pháp khó 
tin. Ai khó tin vậy? Mười phương Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát nghe rồi đều 
không tin tưởng. Bạn xem, họ tu hành khổ cực đến như vậy, quả báo có được 
nhỏ xíu; việc của bạn làm không đáng để nêu ra, thật gọi là một bước lên trời, 
lập tức liền lên đến Thất Địa. Họ nghe rồi không thể tin phục. Không tin phục 
thì cũng không được gì! Vì sao bạn có thể lên đến được quả vị cao như vậy? 
Nhờ gia trì bổn nguyện của A Di Đà Phật, cho nên pháp môn này gọi là pháp 
môn nhị lực. Chúng ta chính mình chỉ cần đầy đủ Tín-Nguyện-Hạnh, thâm tín, 
thiết nguyện, lão thật niệm Phật, chúng ta chuẩn bị điều kiện này; 48 nguyện A 
Di Đà Phật gia trì chúng ta, đây là tha lực. Sanh đến Thế giới Tây Phương Cực 
Lạc có phẩm vị cao như vậy, thành tựu thù thắng không thể nghĩ bàn như vậy, 
đến nơi đâu mà tìm? Bạn đi tra khắp Đại Tạng Kinh cũng không thấy có cách 
nói này, chỉ có Kinh Vô Lượng Thọ, Kinh A Di Đà, chúng ta phải tin tưởng. 
Thời xưa tu học pháp môn này, người vãng sanh chúng ta không được thấy qua, 
vì vậy không cần nói. Từ lúc chúng ta học Phật, tiếp xúc với pháp môn này, 
chúng ta xem thấy người y theo pháp môn này mà tu hành, chân thật có người 
đứng mà ra đi, có người ngồi mà đi, chính mắt chúng ta xem thấy, chính tai 
nghe được, vậy có thể giả được hay sao? 

Khi chúng tôi ở Đài Loan, dường như là vào năm dân quốc thứ 58, tôi 
giảng Kinh ở miền Nam Đài Loan, có một vị cư sĩ nói với tôi, tướng quân Lương 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

38

Đài Nam có một người vợ già niệm Phật được ba năm thì đứng vãng sanh. Khi 
bà ra đi là đứng mà đi, không hề có bệnh. Bà cụ này tâm địa rất hiền lương, 
bình thường ngay trong cuộc sống thường ngày, đích thực là không tranh với 
người, không mong cầu với đời, hoàn cảnh gia đình cũng có thể tạm qua ngày, 
con cháu rất hiếu thuận, cho nên bà buông bỏ vạn duyên để học Phật. Lúc đầu 
bà không hiểu được Phật là gì, khi nhìn thấy tượng thần thì cũng xem như Phật 
để bái lạy, Bồ Tát, Thổ Địa, Thành Hoàng cũng là Bồ Tát. Bà không phân biệt 
thần và Phật, bái lạy khắp nơi. Ba năm trước đó, con trai bà cưới vợ, cô dâu 
hiểu được chút ít Phật pháp, khuyên mẹ chồng không nên đi bái lạy nhiều nơi, 
mà chuyên ở nhà lạy A Di Đà Phật, niệm A Di Đà Phật. Bà mẹ chồng này rất 
có thiện căn, liền tiếp nhận lời khuyên bảo của con dâu, không đi lạy thần nữa, 
mà chuyên niệm A Di Đà Phật. Bà niệm được ba năm. Hôm vãng sanh là buổi 
tối, khi ăn cơm tối, bà nói với người trong nhà của bà: “Các con cứ ăn cơm 
trước đi, không nên đợi mẹ. Mẹ phải đi tắm rửa”. Con trai và dâu rất hiếu thuận, 
vẫn ở đó đợi bà. Bà thật đã có đi tắm, thế nhưng đi tắm rất lâu mà không thấy 
ra, người nhà mới vào trong xem thử, thấy bà có tắm qua. Ở trong nhà có một 
Phật đường nhỏ, bà mặc áo tràng rất chỉnh tề, trên tay đang cầm xâu chuỗi niệm 
Phật. Người nhà gọi, không thấy bà trả lời; bước lại gần xem thì thấy bà đã vãng 
sanh rồi, đứng mà vãng sanh. Đây là việc cách đây không lâu, bây giờ đến miền 
Nam Đài Loan, khi nhắc đến chuyện này có rất nhiều người biết. Việc này sao 
là giả được! 

Ngoài ra còn có một người, khi tôi ở Cựu Kim Sơn nước Mỹ, có một cụ 
bà ngồi mà vãng sanh. Ở Mỹ đời sống rất vất vả, cả hai vợ chồng đều phải đi 
làm, đều đến công sở, chỉ dựa vào một người kiếm tiền thì không nuôi được cả 
nhà. Nếu như có con thì phần nhiều là mời mẹ của mình đến để trông nom trẻ. 
Họ không mời ba của họ, mà mời mẹ của họ đến nấu cơm, trông con cho họ, 
cho nên người già ở Mỹ cũng tương đối vất vả. Bà là một người niệm Phật. Khi 
con trai, con dâu đi làm, cháu nội đi học, bà một mình ở nhà niệm Phật nên rất 
thanh tịnh, không ai quấy nhiễu bà. Không biết đã niệm được bao nhiêu năm, 
không rõ lắm. Ngày mà bà ra đi, không biết là bà đã ra đi lúc nào, chỉ biết là 
vào buổi tối, đến sáng sớm người trong nhà phát hiện bà cụ sáng hôm nay chưa 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

39

thức dậy. Bình thường bà thức dậy nấu cơm sáng, nhưng sáng sớm hôm nay bà 
không thức dậy nấu cơm. Khi mọi người thức dậy, thấy nhà bếp không có người 
nấu cơm, thế là liền cho rằng bà cụ hôm nay dậy trễ (“vì sao mà ngủ trưa đến 
như vậy?”), đến mở cửa phòng của bà. Sau khi mở cửa ra, thấy bà cụ đang xếp 
chân ngồi kiết già ở trên giường. Khi xem kỹ mới biết bà đã đi rồi, không biết 
được đã đi vào lúc nào. Việc hiếm thấy là bà cụ này vẫn còn có di chúc, di chúc 
để ngay trước mặt. Không chỉ có di chúc, mà hiếu phục của con trai, con dâu, 
cháu nội, không biết bà đã may nó từ lúc nào, đều là chính mình bà làm, từng 
phần từng phần để ở ngay trước gường. Bà đã biết trước giờ đi, nên bà đã chuẩn 
bị từ sớm. Bạn xem, hiếu phục của con cháu bà đều đã may xong. Người niệm 
Phật ngồi mà đi đều là những việc gần đây nhất, không phải là quá xa xôi, chúng 
ta chính mắt nhìn thấy, chính tai nghe được. Cho nên, chỉ cần tâm thanh tịnh thì 
chúng ta có thể làm được. Tại vì sao đem những việc thế gian không liên quan, 
những việc vụn vặt xen tạp để ở trong lòng chứ? Nhất định phải học thanh tịnh. 
Thanh tịnh có cái tốt đến như vậy, chân thật biết được quá khứ, hiện tại, vị lai, 
tiền đồ là một mảng sáng lạn. Cho nên, thế gian cho dù là việc gì, nghe được 
cũng tốt, thấy được cũng tốt, tất cả đều không nên để ở trong lòng; thấy như 
không thấy, nghe như không nghe, mỗi giờ mỗi phút gìn giữ tâm thanh tịnh của 
bạn. Người ta có thể làm được thì chúng ta cũng có thể làm được. Làm không 
được là do tâm vẫn không thanh tịnh, khi sắp ra đi, vẫn còn việc chưa giao phó 
xong, bạn nói xem có đáng lo hay không? Vậy thì sao được! Tất cả buông bỏ, 
không phải dính mắc một thứ gì, như vậy mới được. Lúc nào thì buông bỏ? Phải 
buông bỏ ngay bây giờ, then chốt là không nên để phiền não trong tâm. 

Thứ bảy là chữ “Bình Đẳng, Giác”

Tâm bình đẳng, tâm giác ngộ. Bình đẳng chính là chân tâm, bình đẳng 
chính là chân tánh, bình đẳng chính là chân như, bình đẳng chính là pháp môn 
không hai (vì hai là không bình đẳng). Hiện tại chúng ta phải nỗ lực học tập. 
Cách học tập phải như thế nào? Đem quan niệm của chúng ta chuyển đổi lại, 
biết được vạn pháp quy về một (một chính là bình đẳng, hai thì không bình 
đẳng), “vạn pháp nhất như”. Như trong Kinh văn: “Như thị ngã văn”. Vì sao 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

40

trong Kinh Phật, chữ đầu tiên thì dùng “Như”? Vạn pháp nhất như, đó là nói 
chân thật (khi đến Kinh văn thì chúng ta sẽ giảng kỹ hơn). Cho nên phải tu tâm 
bình đẳng, luyện tập không phân biệt, trong lòng nhất định không có phân biệt. 
Vậy thì ở ngay trong cuộc sống thường ngày có nên phân biệt hay không? Phải 
phân biệt. Phân biệt này là bởi vì họ phân biệt, chúng ta đối phó với họ; họ chấp 
trước, chúng ta đối phó với họ; họ nói đây là Phật đường, chúng ta cũng gọi là 
Phật đường. Đây là họ phân biệt, không phải ta phân biệt. Trong lòng chúng ta 
không có Phật đường, chúng ta không có tâm phân biệt này. Họ nói tướng như 
thế này gọi là người, ta liền gọi là người. Tùy chúng sanh phân biệt mà phân 
biệt, tùy chúng sanh chấp trước mà chấp trước, trong tâm chính mình đích thực 
là không có phân biệt, không có chấp trước. Đây là phương pháp giúp chúng ta 
tu Thanh Tịnh - Bình Đẳng - Giác. 

Các vị phải nên biết, có phân biệt, có chấp trước là phàm phu, không còn 
cách nào, ngay trong một đời này không thể giải quyết vấn đề. Sáu cõi từ đâu 
mà ra? Do vọng tưởng, phân biệt, chấp trước biến hiện ra. Nếu như không có 
chấp trước thì không có sáu đường; bạn còn có vọng tưởng, còn có phân biệt, 
nhưng không có chấp trước thì không có sáu đường; nếu còn có vọng tưởng, 
không có phân biệt, chấp trước thì bạn liền siêu việt mười pháp giới. Mười pháp 
giới là do vọng tưởng, phân biệt biến hiện ra. Siêu việt mười pháp giới thì bạn 
liền bước vào Pháp giới Nhất Chân. Trong Pháp giới Nhất Chân vẫn còn vọng 
tưởng, nhưng vọng tưởng đó rất mỏng nên không có chướng ngại, thế nhưng 
vẫn phải đoạn dứt. Vọng tưởng chính là vô minh, trong Kinh Hoa Nghiêm nói 
“bốn mươi mốt phẩm vô minh”, tất cả đoạn tận rồi thì viên mãn thành Phật. Đó 
là Phật nói rõ cho chúng ta, sáu cõi, mười pháp giới là do đâu mà ra. Đó là giả. 
Năng biến vọng tưởng, phân biệt, chấp trước là giả, cảnh giới sở biến làm gì là 
thật được! Sáu cõi, mười pháp giới đều là không thật, “Phàm sở hữu tướng 
giai thị hư vọng. Nhất thiết hữu vi pháp như mộng huyễn bào ảnh”. Nếu bạn 
đem những thứ này để ở trong lòng thì sai rồi. Chúng ta muốn khi vãng sanh tự 
tại, đẹp mắt thì chúng ta phải buông bỏ những thứ này, chân thật làm đến được 
Thanh tịnh - Bình đẳng - Giác. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

41

Quyển Kinh này thù thắng nhất là bình đẳng phổ biến giác ngộ tất cả 
chúng sanh, hay nói cách khác, chính là dạy tất cả chúng sanh bình đẳng thành 
Phật. Pháp môn này còn gì hơn được sao? Bao gồm tất cả pháp môn đều không 
có cách nói này. Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên Giác, trời, người làm sao có thể 
bình đẳng thành Phật? Kinh Vô Lượng Thọ dạy chúng ta bình đẳng thành Phật. 
Kinh này gọi là Kinh bình đẳng, pháp này gọi là pháp bình đẳng, việc học này 
gọi là học bình đẳng, còn gì bằng chứ? Bình Đẳng - Giác cũng là biệt hiệu của 
A Di Đà Phật, cũng là chánh giác của tất cả chư Phật. Chỉ cần thành Phật thì 
gọi là Bình Đẳng - Giác. Phật và Phật bình đẳng, Bồ Tát cùng Bồ Tát không 
bình đẳng, Phật Phật đạo đồng. Vì sao vậy? Vì vọng tưởng, phân biệt, chấp 
trước thảy đều đoạn hết, cho nên hiện ra tướng bình đẳng. 

Sau cùng là chữ “Kinh” 

Chữ Kinh này thường hay nói, nên chúng ta ngay chỗ này cũng tỉnh lược 
đi. 

Đề Kinh này giảng nói với các vị chỉ đến chỗ này thôi. 

**********************

II. PHẦN KINH VĂN

PHẨM MỘT: PHÁP HỘI THÁNH CHÚNG

2Kinh văn: “Như thị ngã văn, nhất thời Phật tại Vương Xá Thành, 
Kỳ Xà Quật sơn trung, dữ đại Tỳ Kheo chúng, vạn nhị thiên nhân câu. 
Nhất thiết Đại thánh, thần thông dĩ đạt”. 

Kinh mở ba phần, chúng ta cũng đem nó tỉnh lược bớt, ngày trước đã 
giảng qua rất nhiều lần, mọi người đều rất quen thuộc. Hôm nay chúng ta phải 
học tập những gì ở trong Kinh văn? Lần giảng giải này, chúng ta đặc biệt chú 

2 Bắt đầu đĩa 3



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

42

trọng ở chỗ, Kinh Phật khi vừa mở đầu, luôn có bốn chữ “Như thị ngã văn”. 
Hàm nghĩa của bốn chữ này rất sâu, rất rộng, thực tế mà nói là sẽ nói không 
cùng tận. 

Cái gì gọi là “Như Thị”? Đại đức xưa nói rõ cho chúng ta, cách nói đơn 
giản nhất là “như thị chi Kinh”, ý nói là tôi đích thân nghe được Phật nói, đây 
là cách giảng nói đơn giản nhất. “Tôi’ là ai vậy? Là Tôn giả A Nan tự xưng. 
Năm xưa, khi Thế Tôn còn tại thế giảng Kinh nói pháp tuyệt nhiên không có 
ghi chép. Khổng Lão Phu Tử năm xưa ở đời dạy học cũng là như vậy. Sau khi 
Phật diệt độ, các đệ tử, các học trò của Ngài cảm thấy những gì lão sư cả đời 
nói ra đối với tất cả chúng sanh thực tế rất là quan trọng, không thể để cho 
những gì đã nói ở ngay trong một thời đại này bị chìm mất, không thể truyền 
tiếp nữa thì thật là đáng tiếc, cho nên các học trò mở hội để thảo luận, làm thế 
nào đem tất cả Kinh mà Phật đã nói lưu truyền được dài lâu, do đó mới có cuộc 
kết tập này. Khi kết tập Kinh tạng hoàn toàn phải nhờ vào sức nhớ của người 
ngay lúc đó. Các vị nên biết, Phật nói pháp 49 năm, hiện tại có một người nào 
có thể ghi nhớ được những Kinh đã giảng trong 49 năm, nhất là Kinh đã giảng 
49 năm trước? Bạn còn có thể nhớ được hay không? E rằng ở thế gian này của 
chúng ta không tìm ra được một người. Đừng nói 49 năm, những thứ đã giảng 
chín năm trước e rằng bạn cũng đã quên hết sạch trơn, đều không thể ghi nhớ. 
May mà ở ngay trong đệ tử Phật, năng lực ghi nhớ của Tôn giả A Nan đặc biệt 
mạnh, đích thực năng lực này của Ngài A Nan rất thù thắng, sau khi nghe qua 
một lần thì vĩnh viễn sẽ không hề quên đi, cho nên khi kết tập Kinh tạng, mọi 
người tuyển cử A Nan ra để giảng lại, đem Kinh mà Thế Tôn cả đời đã giảng 
trùng tuyên giảng lại một lần (cũng giống như hiện tại chúng ta tập giảng lại 
vậy). Thính chúng đều là những bậc đại A La Hán, đều là đệ tử lớn của Phật. 
Những vị này đều đến nghe Ngài A Nan thuyết, làm chứng cho Ngài A Nan.

Lần kết tập thứ nhất có 500 vị A La Hán đến nghe A Nan giảng lại. Ngay 
trong 500 người này, nếu có một người nêu ra ý kiến nói: “A Nan! Câu nói này 
dường như không phải Phật nói như vậy” thì phải bỏ đi, cần phải sửa đổi, không 
phải nói nhiều người tán thành thì thông qua, mà toàn thể 500 người thảy đều 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

43

thông qua thì mới có thể ghi chép lại trở thành Kinh điển, truyền lại cho đời 
sau, có một người phản đối cũng không được. Đó là lấy chữ tín đối với đời sau. 
Người đời sau có được Kinh điển, khởi lòng tôn kính. A Nan giảng lại như Phật 
đã nói, không hề khác nhau, cho nên khi vừa mở đầu Kinh là có câu “như thị 
ngã văn”. Ở trong đây còn có rất nhiều ý nghĩa, các vị có thể tham khảo chú 
giải của đại đức xưa. Ngày nay chúng ta phải học tập, lấy ngay bổn tông mà nói 
mật nghĩa của “Như thị”. 

“Như” chính là chân như bổn tánh. Cả đời Thế Tôn đã nói chính là nói rõ 
thể-tướng-tác dụng của tự tánh, đó chính là “thật tướng các pháp” mà trên Kinh 
Bát Nhã đã nói. Phật chính là nói việc này, dùng chữ “Như” này để đại biểu 
“tánh như tướng này, tướng như tánh này, tánh - tướng không hai”. Tánh là từ 
trên lý mà nói, tướng là từ nơi sự mà nói, “lý như sự này, sự như lý này, lý - sự 
không hai”. Phật nói rõ cho chúng ta nghe đại đạo lý này, nói rõ cho chúng ta 
nghe chân tướng sự thật này, cho nên khi vừa mở Kinh ra liền dùng hai chữ 
“Như thị”, chân thật là đã đem tổng cương lĩnh nói ra. Nếu như có người hỏi, 
Kinh điển Phật giáo của các người nhiều như vậy, rốt cuộc thì Thích Ca Mâu 
Ni Phật đã nói ra những gì? Bạn liền nói cho họ “Như thị” mà thôi. Nếu bạn 
muốn hỏi hai chữ “Như thị” này, muốn giải thích một cách tỉ mỉ hai chữ “Như 
thị” này thì một bộ Đại Tạng Kinh chính là giảng hai chữ này. Đích thực là 
không có một câu, không có một chữ nào siêu việt hơn hai chữ “Như thị”, cho 
nên ý nghĩa của hai chữ này sâu rộng vô tận. Theo bổn tông mà nói, cổ đức 
cũng có cách nói như vậy. 

“Như” là nói “thị tâm thị Phật”, “Thị” là “thị tâm tác Phật”. Cách nói này 
cũng nói được rất hay, hoàn toàn là theo Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật, đã nói 
rõ nguyên lý y cứ của Tịnh tông, đích thực nguyên lý cơ bản của Tịnh tông 
chính là hai câu “Thị tâm thị Phật, thị tâm tác Phật” này, hay nói cách khác, tâm 
chính là Phật, Phật chính là tâm, người nào mà không có tâm chứ? Bạn đã có 
tâm, cho nên Phật nói “tất cả chúng sanh vốn dĩ thành Phật”. Nghe lời nói này 
chúng ta mới hoát nhiên đại ngộ. Tại vì sao nói vốn dĩ thành Phật? Thị tâm thị 
Phật đó mà, lời nói của tông môn là “minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật”. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

44

Minh tâm là chân tâm, chân tâm chính là bổn tánh. Minh tâm chính là kiến tánh. 
Kiến tánh, tâm - tánh chính là Phật, tâm chính là Phật, tánh chính là Phật. Vì 
sao tâm và tánh đều là Phật còn hà tất phải nói hai chữ? Hai chữ này đương 
nhiên có hai cách nói, thông thường nói tánh là bản thể của tâm, tâm là tác dụng 
của tánh, hay nói cách khác, tâm của chúng ta có thể, có dụng. Từ trên thể thì 
gọi nó là tánh, từ trên tác dụng thì gọi nó là tâm, cho nên có lúc cái “thể dụng” 
này, dùng một chữ để nói, nói tâm cũng được, nói tánh cũng được. Hai chữ này 
hợp lại với nhau, một cái gọi là “thể”, một cái gọi là “dụng”. Việc này chúng ta 
cần phải hiểu cho rõ ràng, hiểu cho tường tận. 

Chúng ta vốn dĩ đã là Phật, vì sao hiện tại không phải là Phật vậy? Chúng 
ta đã làm cho tâm tánh mê mất đi rồi. Việc này trên Kinh nói mê mất, không 
phải thật đã mất đi, quyết định không thể nào thật bị mất đi, cho dù bạn biến 
thành ngạ quỷ, súc sanh hay đọa A Tỳ địa ngục, tâm tánh của bạn vẫn không hề 
bị mất đi, vẫn tồn tại, chỉ là mê mất thôi. Chính mình có chân tâm, có bổn tánh 
mà không thể giác ngộ, không thể nào phát hiện ra là do sự việc như vậy. Sau 
khi mê rồi thì chúng ta không gọi là tâm, cũng không gọi là tánh, mà trong Phật 
pháp gọi là “tình thức”. Tình thức chính là tâm tánh. Tâm tánh mê rồi thì đổi 
một danh từ là tình thức, giác ngộ rồi thì gọi nó là tâm tánh. Tâm tánh rốt cuộc 
là như thế nào vậy? Chúng ta làm thế nào mới có thể nhận biết nó? Phật nói với 
chúng ta, thể của tâm tánh là không tịch, nó không phải là vật chất, thế nhưng 
nó đích thực là đang tồn tại, bao gồm tất cả hiện tượng vật chất đều là từ nó 
biến hiện ra, nó là cội gốc của vũ trụ nhân sanh. Vũ trụ nhân sanh từ do đâu mà 
ra? Do tâm tánh biến hiện ra, cho nên trên Kinh Hoa Nghiêm, Phật nói “mười 
pháp giới y chánh trang nghiêm do tâm hiện ra”, đó là do chân tâm chúng ta 
biến hiện ra. Cảnh giới hiện ra vì sao phức tạp đến như vậy, biến hóa nhiều đến 
như vậy? Sự biến hóa đó là do thức biến ra, mê rồi mới có biến hóa nhiều như 
vậy. Trong mười pháp giới, hướng lên trên là Phật, Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên 
Giác, hướng xuống dưới là sáu đường, càng hướng xuống mê càng sâu, càng 
hướng lên trên thì mê sẽ càng ít đi, đều là mê mất đi tâm tánh. Nếu như không 
mê thì họ chính là Phật, thì họ không phải là phàm phu. Trong mười pháp giới 
cũng gọi là phàm phu, trong Phật Kinh gọi là ngoại phàm, trong sáu cõi là nội 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

45

phàm, phàm phu trong sáu cõi thông thường gọi là phàm phu, cũng không thêm 
vào trong. Thế nhưng ngoài sáu cõi thì pháp giới bốn thánh của mười pháp giới, 
chúng ta gọi là ngoại phàm, cũng vẫn là phàm phu, vì chưa kiến tánh, chưa hồi 
phục bổn tâm. Cho nên, thị tâm thị Phật là sự thật ngàn vạn lần chính xác. Tịnh 
Tông chúng ta tu hành thành Phật, lý luận ngay trong một đời này thành Phật là 
căn cứ chính ngay chỗ này. Bởi vì chúng ta vốn dĩ là Phật, hiện tại chúng ta mê 
rồi, làm thế nào phá mê khai ngộ? Hồi phục lại bản lai diện mục của chúng ta. 
Bản lai diện mục là Phật mà! Cho nên, phương pháp tu học của Tịnh Tông tuyệt 
diệu. Tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn, lấy pháp môn này là 
cứu cánh nhất, viên mãn nhất, rất đặc thù, rất trực tiếp, rất ổn định, cũng rất là 
mau chóng. Phương pháp này là gì? Thị tâm tác Phật. Làm thế nào vậy? Niệm 
Phật chính là làm Phật, đúng như Bồ Tát Đại Thế Chí đã dạy cho chúng ta: 
“Nhớ Phật niệm Phật”, trong miệng niệm Phật, trong tâm tưởng Phật thì chính 
là bạn đang làm Phật. 

Cách tưởng Phật như thế nào vậy? Tưởng tướng hảo của Phật, tưởng trang 
nghiêm của Phật, tưởng công đức của Phật, tưởng Phật tu hành ngay lúc còn 
phàm phu, tưởng Phật thành tựu ngay trên quả địa, tưởng Phật độ hóa tất cả 
chúng sanh, vô lượng vô biên công đức thù thắng. Thường nghĩ đến những cái 
tốt này, tâm của bạn chính là làm Phật. Do đó Kinh Vô Lượng Thọ nhất định 
phải thuộc. Tôi dạy cho các vị phương pháp, khi vừa bắt đầu, chúng ta liền đem 
Kinh này dùng thời gian một năm tụng ba ngàn biến. Nếu như thời gian một 
năm không đủ thì hai năm, ba năm là đủ rồi. Thời gian ba năm là đủ để tụng 
thuộc lòng ba ngàn biến. Sau khi tụng thuộc, bạn liền có thể làm đến nhớ Phật, 
bạn mới chân thật có thể làm Phật. Một ngày từ sớm đến tối 24 giờ đồng hồ 
không nên nghĩ thứ khác, hoàn toàn nghĩ đến y chánh trang nghiêm của Thế 
giới Tây Phương Cực Lạc. Cách nghĩ thế nào vậy? Trong Kinh điển đã nói, 
thường hay ghi nhớ ở trong tâm, thường nghĩ đến cảnh giới trong Kinh điển, đó 
chính là bạn đang chân thật tu hành. Bạn đem “lý, sự, tánh, tướng, nhân, quả, 
y, chánh” của bộ Kinh này, công đức trùng trùng, toàn bộ thực tiễn ngay trong 
cuộc sống thường ngày của bạn, bạn đều làm đến được thì làm sao mà bạn 
không phải là Phật? Đó là “Thị”, hoàn toàn tương ưng với “Như”, cũng chính 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

46

là hoàn toàn tương ưng với nguyên lý “thị tâm tác Phật” này. Bạn xem, pháp 
môn này thù thắng biết bao. Niệm Phật thành Phật là có căn cứ lý luận, không 
phải tùy tiện mà nói. Pháp môn thù thắng như vậy, tôn giả A Nan đích thân 
nghe được Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói. Hai chữ “Như thị” này chúng ta phải 
học tập như vậy, phải đem đạo lý, phương pháp, cảnh giới của toàn Kinh thực 
tiễn ngay trong tâm tưởng của chúng ta. Đây chính là tổng cương lĩnh, tổng 
nguyên tắc của Tín-Giải-Hành-Chứng trong thiên Kinh vạn luận, cho nên khi 
vừa mở Kinh văn thì đã nêu ra. 

Hai chữ “Nhất thời” là nói thời gian, không hề viết lên ngày tháng năm, 
mà chỉ viết “nhất thời”. Nhất thời có đạo vị. Nếu bạn có thể bước vào nhất thời 
thì quá khứ, hiện tại, vị lai bạn thảy đều tường tận, người đời chúng ta thông 
thường hay nói “thần thông quảng đại”, biết được quá khứ, vị lai. Vì sao họ biết 
được quá khứ, vị lai? Vì họ sống ở ngay trong nhất thời. Vì sao chúng ta không 
biết được quá khứ, vị lai? Vì chúng ta sống ở trong ba thời. Bạn nói xem, có 
đáng lo hay không? Ba thời này là gì vậy? Quá khứ, hiện tại, vị lai. Việc quá 
khứ thì quên mất, việc vị lai thì không biết tí gì, hiện tại cũng mơ mơ hồ hồ, 
cũng không rõ ràng. Chúng ta muốn học Phật thì làm sao? Học Phật phải qua 
“nhất thời”. Làm thế nào để qua được “nhất thời”? Chúng ta phải hiểu được, 
phải thông suốt, tuy là chưa làm được, nhưng chân tướng của sự và lý không 
thể không biết. 

“Nhất” chính là như như bất động. Trong Phật pháp đã nói: “Pháp môn 
bất nhị”, bất nhị chính là nhất, nhị thì không nhất rồi. Nhất là thật, nhị là giả. 
Bạn xem, Nhất Chân pháp giới trong Kinh Hoa Nghiêm đã nói là thật, nhị thì 
biến thành mười pháp giới rồi. Nhất là giác, nhất chính là như; nhị thì không 
như, nhị thì mê rồi, “ba tâm hai ý”. Ba tâm hai ý là lời nói nhà Phật. Cái gì gọi 
là ba tâm? Đem một biến thành ba, một tâm biến thành ba tâm. Một tâm là chân 
tâm, là chân như. Ba tâm là gì vậy? Tâm - Ý - Thức. A Lại Da Thức là tâm, Mạt 
Na là ý, sáu cái phía trước là thức, vốn dĩ là một tâm, hiện tại biến thành tám 
thức. Tám thức cũng gọi là ba tâm. Vì sao có hai ý? Tác dụng của hai ý rất lớn, 
trong tám thức, tám tâm, hai ý có tác dụng rất lớn. Hai ý là ý căn và ý thức. Ý 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

47

căn chính là Mạt Na, Mạt Na là chấp trước, chấp trước kiên cố. Ý thức là căn 
thứ sáu, ý thức là phân biệt. Hiện tại chúng ta khởi tâm động niệm, phân biệt, 
chấp trước, chính những thứ này làm chủ đạo, đó là mê. Làm thế nào mới có 
thể hồi phục lại “nhất”? Bạn thấy Thiền tông, Thiền tông minh tâm kiến tánh, 
đó là xem thấy “nhất”. Trong Tông môn thường nói: “Thức đắc nhất, vạn sự 
tất”, khi nào bạn vào được cảnh giới “nhất” rồi thì bất cứ việc gì cũng xong cả, 
những việc trong sáu cõi không còn, việc trong mười pháp giới cũng không còn. 
Chỉ cần bạn có thể chứng được “nhất”, bạn liền đến được Pháp giới Nhất Chân. 
Khi vào được Pháp giới Nhất Chân rồi, xin nói với các vị, thời gian chính là 
“nhất thời”, thời gian hiện tại của chúng ta cũng là “nhất thời”. 

Trong trước tác của nhà khoa học gia thời cận đại Einstein có nói: “Quá 
khứ, hiện tại, vị lai đồng thời tồn tại”. Cách nói này của ông thật hơn người. 
Làm sao ông có thể biết quá khứ, hiện tại, vị lai đồng thời tồn tại? Chúng ta 
không biết được ông từ chỗ nào mà phát hiện ra, đương nhiên ông chưa hề thấy 
được, có thể là ông từ nơi lý luận mà suy đoán ra. Lý luận cơ bản nhất của khoa 
học là căn cứ vào số học, cho nên nói “số học là mẹ của khoa học”. Trên lý số 
cao thâm khi suy đoán ra thì có thể biết được quá khứ, hiện tại, vị lai đồng thời 
tồn tại. Do đó, Đông phương, Tây phương, bất cứ một quốc gia nào, một khu 
vực nào cũng đều có một số dự ngôn suy đoán tương lai. Dự ngôn do đâu mà 
ra vậy? Dự ngôn là suy lý, phần nhiều từ trong số học mà suy đoán ra, do đó 
chưa chắc hoàn toàn chính xác. Nếu như bạn có thể nhập định, chân thật có 
được định thì ở trong cảnh giới thiền định đột phá được thời không, cũng chính 
là vượt qua quá khứ, hiện tại, vị lai; quá khứ, hiện tại, vị lai thảy đều xem thấy, 
chứng minh được Einstein đã nói là quá khứ, hiện tại, vị lai đồng thời tồn tại. 
Những việc vị lai bạn có thể xem thấy được rõ ràng, tường tận, thông suốt, thấu 
đáo, như vậy mà nói ra thì một chút sai lầm cũng không có, đó là dự ngôn rất 
chính xác. 

Ý nghĩa của “Nhất thời” này rất là sâu rộng. Nhất thời mới là thật, còn nói 
ngày tháng năm là giả, đó là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của tất cả chúng 
sanh. Phật pháp nói lời thật cho bạn nghe, Kinh điển là Phật y theo Nhị đế mà 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

48

nói. Pháp Nhị đế chính là Chân đế. Chân đế là cảnh giới mà Phật đã thân chứng, 
đó là Chân đế. Tùy theo tri kiến của chúng sanh mà nói thì gọi là Tục đế. Trong 
một bộ Kinh đều có đầy đủ hai loại ý nghĩa này. Đại khái ở trong Kinh Tiểu 
thừa giảng nói rất nhiều Tục đế, còn Chân đế thì giảng ít hơn. Trong Kinh Đại 
thừa thì giảng Chân đế nhiều, Tục đế thì giảng ít; càng về giai đoạn sau, Phật 
hoàn toàn giảng lời chân thật. Cho nên chữ “Nhất thời” này là lời chân thật, là 
“chân đế”, lấy cảnh giới của Phật mà nói, chúng ta nhất định không được hoài 
nghi. 

“Phật” là người chủ giảng Kinh nói pháp lần đó, tức là Bổn Sư Thích Ca 
Mâu Ni Phật. 

“Tại Vương Xá Thành, Kỳ Xà Quật sơn trung”. Đó là nơi chốn giảng 
Kinh năm xưa, trên Kinh điển đều có ghi chép, chứng minh cho chúng ta sự thù 
thắng của pháp hội này, có thời gian, có địa điểm, còn có thính chúng, “cùng 
với một vạn hai ngàn vị Tỳ Kheo có mặt”. Pháp hội này rất là trang nghiêm, 
có nhiều thính chúng đến như vậy. Các vị phải nên biết, thông thường chúng ta 
đọc Kinh, xem thấy được ở trong Kinh điển thính chúng trong pháp hội của 
Phật phần nhiều là nói “cùng với một ngàn hai trăm năm mươi vị Tỳ Kheo”, 
nhưng chúng hội này gồm một vạn hai ngàn người, tăng gấp mười lần so với 
chúng hội thông thường. Kinh văn phía sau lại nói thêm với chúng ta, có Tỳ 
Kheo, Tỳ Kheo ni, có nam cư sĩ, nữ cư sĩ tại gia, tổng cộng lại có hai ngàn 
người. Pháp hội trang nghiêm thù thắng như vậy, chứng minh pháp hội này 
không thể nghĩ bàn. Trong hội Pháp Hoa, chúng ta xem thấy trong Kinh Pháp 
Hoa, khi vừa mở đầu cũng là một vạn hai ngàn người. Việc này âm thầm nói 
lên quyển Kinh này giống như Pháp Hoa, đồng với Pháp Hoa, nói rõ Kinh này 
là Nhất thừa giáo không thể nghĩ bàn, đó là cổ đức đã nói “mật nghĩa hàm chứa 
trong Kinh”. Từ ngay chỗ này, chúng ta phải nhận biết giá trị của những phương 
pháp, lý luận của bộ Kinh điển này thù thắng không gì bằng, không phải Kinh 
điển phổ thông. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

49

Kinh văn phía sau là thán đức, tán thán cùng đại chúng hội, không phải 
người thông thường mà là “tất cả đại thánh thần thông dĩ đạt”. Đó là nói ngay 
trong thính chúng không phải người phổ thông. Câu này là chuyên môn tán thán 
một vạn hai ngàn vị đại Tỳ Kheo trong chúng hội. Một vạn hai ngàn người này 
là Đại thánh, không phải Tiểu thánh. Cách nói Đại thánh và Tiểu thánh, Tiểu 
thánh là chỉ Tiểu thừa A La Hán, bốn quả A La Hán là thánh nhân của Tiểu 
thừa; thánh nhân của Đại thừa, địa vị này thì cao, thông thường chúng ta gọi là 
“Thập hiền, Thập thánh”. Lúc nào thì mới có thể xưng thánh? Quả vị của Bồ 
Tát Thập trụ, Thập hạnh, Thập hồi hướng gọi là Tam hiền vị, từ Sơ địa trở lên 
mới gọi là thánh nhân. Thập thánh chính là Thập địa Bồ Tát. Từ Sơ địa đến 
Thập địa, quả vị này gọi là thánh nhân. Ngay trong thánh nhân lại thêm Đại 
thánh, đó không phải là thánh nhân thông thường. Đại thánh là chỉ ai vậy? Bồ 
Tát Pháp Vân Địa cùng Bồ Tát Đẳng Giác, ở hai vị thứ này có thể gọi là Đại 
thánh. Do đây có thể biết, một vạn hai ngàn người đến dự hội không phải là 
người thông thường, chí ít cũng đều là Bồ Tát Pháp Vân Địa, Bồ Tát Đẳng Giác 
thừa nguyện trở lại để ủng hộ Thích Ca Mâu Ni Phật, nên gọi là “một Phật xuất 
thế, vạn Phật ủng hộ”. Giống như diễn kịch vậy, Thích Ca Mâu Ni Phật là diễn 
chính, các vị khác đến phối hợp phụ diễn. Những người diễn phụ này không 
phải là người thông thường, họ có những tư cách còn lão luyện hơn so với người 
diễn chính, thậm chí còn là thầy của người diễn chính, đóng vai phụ cho Ngài, 
phối hợp diễn xướng với Ngài. Việc này chúng ta thường xem thấy ở trên sân 
khấu. Thế gian này là một sân khấu lớn, Thích Ca Mâu Ni Phật là vai chủ diễn 
của kịch trường này, cho nên có rất nhiều cổ Phật, Bồ Tát Đẳng Giác tái lai hiệp 
trợ Thích Ca Mâu Ni Phật, đem kịch trường này diễn cho tốt, xướng cho hay. 
Mọi người chỉ có một mục đích giống như nhau. Mục đích này là gì vậy? Khiến 
cho tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ, khiến tất cả chúng sanh ở ngay trong 
một đời viên mãn thành Phật. Đó là bản nguyện của chư Phật. Chúng tôi đã nói 
qua với các vị ở trong đề Kinh phía trước, hiện tại Phật cùng với những Đại 
thánh này xem thấy Thế giới Ta Bà có một số chúng sanh cơ duyên thành Phật 
đã chín muồi rồi, Thế Tôn vui mừng không gì bằng, những vị Đại thánh này 
cùng đến phối hợp cũng hoan hỉ, vui mừng không gì bằng, tiếp dẫn chúng sanh 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

50

căn tánh chín muồi, ngay trong một đời bình đẳng thành Phật, cho nên những 
người này không phải là người thông thường. Bạn xem, chỗ này không hề đem 
Tỳ Kheo, Tỳ Kheo ni, Thanh tín sĩ, Thanh tín nữ liệt kê trong đó. Vì sao vậy? 
Những người đó là phàm phu, không phải là Đại thánh, một vạn hai ngàn vị đại 
Tỳ Kheo này là Đại thánh. Cho nên, Thế Tôn ở hội này tự nhiên thù thắng trang 
nghiêm không gì bằng. 

Theo thường lệ, khi mở đầu Kinh văn thì cần phải liệt kê mấy nhân vật 
làm đại biểu, cổ đức gọi các vị đó là “Thượng thủ”. Quyển Kinh này, từ triều 
nhà Hán mãi đến triều nhà Tống tổng cộng có mười hai lần phiên dịch, nêu tên 
nhiều ít không như nhau, có quyển nêu ra hơn ba mươi vị; có quyển nêu ra ít, 
chỉ mười vị, hai mươi vị. Vì sao phải nêu tên của những vị này ra ở đây? Vì đó 
là biểu pháp. Thế Tôn giảng Kinh nói pháp, bất cứ hội nào họ cũng đều đến 
tham gia, thế nhưng tại vì sao ở trong hội này, kết tập bộ Kinh này thì nêu tên 
những người này, kết tập một bộ Kinh khác thì lại nêu lên số người khác? Chúng 
ta phải hiểu được ý nghĩa ở chỗ nào. Danh hiệu, đức hạnh của những người 
trong số này đủ có thể đại biểu ý nghĩa của bộ Kinh này. Chúng ta xem thấy 
những người này thì liền biết được nội dung của bộ Kinh này, biết được trọng 
điểm của pháp hội lần này là ở đâu, cho nên nêu tên ra thì đã có ý nghĩa rồi, vì 
vậy tên không phải tùy tiện mà nêu lên. Cũng giống như thông thường hiện tại 
trong xã hội chúng ta mở hội nghị vậy, xem thấy những nhân vật nào đến tham 
dự hội nghị thì bạn liền biết được tính chất của hội nghị đó, hội nghị đó nói đến 
những vấn đề gì! Pháp hội này nêu tên những bậc thượng thủ cũng là ý này. 

Lão cư sĩ Hạ Liên Cư hội tập bộ Kinh điển này, ở chỗ thượng thủ, Ngài 
tỉnh lược bớt rất nhiều người, chỉ đem những bậc quan trọng nhất nêu ra. Mấy 
vị này cũng đủ để đem nghĩa thú của toàn Kinh thảy đều có thể biểu đạt ra hết. 
Đó là thủ pháp cao minh của người hội tập, làm cho hậu học chúng ta giảm bớt 
được rất nhiều thời gian và tinh thần, chúng ta nhận được tinh hoa của Kinh Vô 
Lượng Thọ. Trong mười hai loại bản dịch, nhiều năm đến nay có bảy loại đã 
thất truyền. Hiện tại trong Đại Tạng Kinh còn có năm loại nguyên bản dịch. 
Bổn hội tập này của Hạ lão có thể nói là bổn tổng hợp của năm loại nguyên bản 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

51

dịch, cho nên bạn đọc quyển này cũng như đã đọc qua hết năm loại nguyên bản 
dịch kia, văn tự nghĩa lý hoàn chỉnh đầy đủ, không hề kém khuyết chút nào. 
Năm xưa khi Hạ lão còn ở đời, Pháp sư Huệ Minh tán thán, Pháp sư Từ Chu 
tán thán, lão cư sĩ Mai Quang Hi thì càng không cần phải nói, trong lời tựa, 
trong bạt văn, chúng ta đều xem thấy. Hội tập được rất tốt, hội tập được quá 
viên mãn, thù thắng hơn rất nhiều so với ba loại hội giảo bổn ngày trước. Đó là 
giản lược giới thiệu với các vị. Bây giờ chúng ta xem đức hiệu đại biểu của mấy 
vị này. 

****************

Kinh văn: “Kỳ danh viết: Tôn Giả Kiều Trần Như, Tôn Giả Xá Lợi 
Phất, Tôn Giả Đại Mục Kiền Liên, Tôn Giả Ca Diếp, Tôn Giả A Nan đẳng, 
nhi vi thượng thủ”. 

Bạn xem, đây đều là đại A La Hán, chỉ nêu ra cho chúng ta năm vị, thật 
là giản lược thấu đáo. 

Vị thứ nhất là “Tôn Giả Kiều Trần Như”

Chúng ta ở trong rất nhiều Kinh điển, thượng thủ đại biểu rất ít xem thấy 
có Ngài, mà “Xá Lợi Phất, Mục Kiền Liên” thì thường nghe thấy, chúng ta rất 
quen thuộc. Kiều Trần Như thì trái lại rất lạ, rất ít nghe đến tên của Ngài. Thực 
tế mà nói, bất cứ hội nào cũng không thiếu vắng Ngài, vì sao không nêu Ngài 
lên? Ngài ở trong số đệ tử Phật đại biểu cho ý gì vậy? Đại biểu “Chứng quả đệ 
nhất, khai ngộ đệ nhất”. Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa ở dưới cội Bồ Đề thị 
hiện thành đạo. Sau khi thành Phật, Ngài đến Vườn Nai để độ năm vị Tỳ Kheo 
này. Đó là lần đầu tiên Ngài giảng Kinh nói pháp, thính chúng chỉ có năm người. 
[Hiện tại các vị đến học giảng Kinh, thính chúng có được năm người thì rất đầy 
đủ rồi, không hề khác gì với Thích Ca Mâu Ni Phật. Thích Ca Mâu Ni Phật lần 
đầu giảng Kinh chỉ có năm thính chúng, hiện tại ta mới bắt đầu học giảng Kinh 
không phải chỉ có năm người, mà thù thắng hơn rất nhiều so với Thích Ca Mâu 
Ni Phật]. Ngài độ năm vị Tỳ Kheo. Trong năm vị Tỳ Kheo này, người khai ngộ 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

52

thứ nhất, chứng quả thứ nhất là Kiều Trần Như (Kiều Trần Như có rất nhiều 
tích truyện, ở đây chúng ta sẽ không giảng). Chỗ này chúng ta cần phải tin tưởng 
Ngài đại biểu cho cái gì? Đại biểu bộ Kinh này là Kinh khai ngộ bậc nhất, 
pháp môn này là pháp môn chứng quả đệ nhất, Ngài biểu đạt cái ý này. 

Phía sau bổn Kinh này không phải là Tiểu thừa. Đoạn đầu là phần khuyên 
tín lưu thông. Chúng ta xem đoạn thứ hai, phần phán khoa. 

Kinh văn: “Tâm vô hạ liệt, diệc bất cống cao, thành tựu thiện căn, tất 
giai tăng thượng, đương tri thử nhân, phi thị Tiểu thừa, ư ngã pháp trung 
đắc danh đệ nhất đệ tử”. 

Chúng ta xem thấy đoạn Kinh văn này, trước sau tương ưng với nhau. 
Kiều Trần Như là khai ngộ đệ nhất, chứng quả đệ nhất, nên xếp Ngài ở thứ nhất. 
Đây chính là nói rõ bộ Kinh này là pháp môn khiến cho tất cả chúng sanh bình 
đẳng thành Phật đệ nhất. Tất cả Kinh mà Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong 
49 năm, Kinh nào là đệ nhất? Đây chẳng phải đã nói rõ ràng rồi sao, đây là đệ 
nhất Kinh. Thiên Kinh vạn luận, ngày nay chúng ta có thể chọn được đệ nhất 
Kinh, việc này nếu không phải là đại thiện căn, đại phước đức, đại nhân duyên 
thì làm sao bạn có thể gặp được? Ngày nay chúng ta gặp được đó là đệ nhất 
Kinh trong tất cả Kinh. Kiều Trần Như đại biểu đệ nhất, thế nên xếp Ngài ở thứ 
nhất, phía sau cũng đều là thứ nhất. Từ chỗ này về sau, mãi đến bộ Kinh này 
viên mãn, mỗi câu mỗi chữ đều là đệ nhất, không có đệ nhị.  

Vị thứ hai là Tôn giả Xá Lợi Phất
Vị thứ ba là Tôn giả Mục Kiền Liên

Chúng ta xem thấy ở trong tất cả các Kinh, Xá Lợi Phất đại biểu cho trí 
tuệ, Mục Kiền Liên đại biểu thần thông, Kiều Trần Như xếp ở phía trước, vậy 
thì ý nghĩa biểu thị của Xá Lợi Phất được nâng cao hơn. Xá Lợi Phất ở ngay 
đây đại biểu trí tuệ đệ nhất. Mục Kiền Liên ở chỗ này đại biểu thần thông đệ 
nhất. Thần thông chính là năng lực mà ngày nay chúng ta thường gọi. Thông là 
ý nghĩa thông đạt, không có thứ nào không thông đạt, không hề chướng ngại. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

53

Thần là thần kỳ, siêu việt thường thức của chúng ta, siêu việt tưởng tượng của 
chúng ta. Họ có năng lực thù thắng như vậy, năng lực đệ nhất. Trong tất cả Kinh 
đều có hai vị tôn giả này, đó chính là nói, tất cả các Kinh mà Phật đã nói đều là 
trí tuệ đức năng, đều từ trong trí tuệ chân thật, đức năng chân thật mà lưu xuất 
ra. Ở chỗ này chúng ta phải đem nó thêm vào đệ nhất, trí tuệ là đệ nhất, thần 
thông năng lực là đệ nhất, tuyệt đối không phải các Kinh khác có thể so sánh. 
Vì sao vậy? Bất cứ Kinh nào cũng đều không thể khiến cho tất cả chúng sanh 
bình đẳng thành Phật, chỉ có bộ Kinh này, một pháp môn này có thể khiến cho 
tất cả chúng sanh bình đẳng thành Phật. Các vị phải ghi nhớ, chúng ta ở ngay 
nơi đây xây dựng tín tâm. Học đoạn Kinh văn này chính là kiến lập tín tâm kiên 
định không gì bằng của chúng ta, tin tưởng chính mình “thị tâm thị Phật”, tin 
tưởng chính mình “thị tâm tác Phật”, quyết định thành Phật. Chúng ta ở trong 
đoạn Kinh văn này, then chốt là phải học chỗ này. Phía sau cũng là giúp chúng 
ta xây dựng tín tâm, nhất định không dao động. 

Vị thứ tư là Tôn giả Ca Diếp
Vị thứ năm là Tôn giả A Nan

Tôn giả Ca Diếp là đại biểu Thiền tông, là sơ tổ của Thiền tông. Tôn giả 
A Nan đại biểu Giáo hạ. Tông môn cùng Giáo hạ hợp lại chính là bao gồm tất 
cả Phật pháp, không hề sót lọt thứ nào. Ngoài Thiền tông ra thảy đều gọi là Giáo 
hạ. Ý nghĩa mà hai vị này đại biểu chính là nói với chúng ta, Tông môn, Giáo 
hạ cuối cùng cũng sẽ quy về Tịnh Độ, bạn nói xem, Tịnh Độ thù thắng dường 
nào! Thế nhưng, Tông môn có phải thật quy về Tịnh Độ hay không? Chân thật 
quy về. Thí dụ rõ ràng nhất, hai vị Đại Sư Mã Tổ và Bá Trượng xây dựng tòng 
lâm, lập thanh qui, đề xướng cùng tu, bạn thấy “Thiền môn nhật tụng”, thanh 
qui mà Đại Sư Bá Trượng đã lập ra là bổn khóa tụng của Thiền tông, khóa tối 
đều niệm A Di Đà Phật, buổi tụng Kinh tối thì tụng Kinh A Di Đà, há chẳng 
phải quy Tịnh Độ đó sao? Không hề xem nhẹ Tịnh Độ, rõ ràng là ngàn Kinh 
vạn luận và mọi tông phái đều quy về Vô Lượng Thọ, quy về bộ Kinh Vô Lượng 
Thọ này, quy về Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Hiểu rõ đạo lý này thì chúng 
ta lựa chọn pháp môn Tịnh Độ, chuyên tu chuyên hoằng, nhất quyết không bị 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

54

các pháp môn khác làm lay động ý nguyện của chúng ta. Ý nghĩa này là ở chỗ 
đó. 

************

Kinh văn: “Hựu hữu Phổ Hiền Bồ Tát, Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát, Di 
Lặc Bồ Tát, cập hiền kiếp trung, nhứt thiết Bồ Tát, giai lai tập hội”.

Xem kỹ trong pháp hội còn có chúng Bồ Tát, trong chúng Bồ Tát đề cử 
cho chúng ta ba vị Bồ Tát. Vị thứ nhất là Bồ Tát Phổ Hiền, Bồ Tát Văn Thù Sư 
Lợi, Bồ Tát Di Lặc và tất cả Bồ Tát trong hiền kiếp đều đến hội họp. Ý nghĩa 
này rất hay. 

Bồ Tát Phổ Hiền đại biểu điều gì? Đại biểu Tịnh - Mật không hai. Chúng 
ta hiểu được, mười tông phái trong Phật pháp, trong đó có Mật tông. Vào thời 
cận đại, Mật tông hoằng truyền rất rộng. Tổ sư của Mật Tông là ai vậy? Là Bồ 
Tát Phổ Hiền. Vị truyền thừa của Mật tông là Bồ Tát Long Thọ. Sau khi Phật 
diệt độ 600 năm, Bồ Tát Long Thọ xuất hiện ở thế gian này, Ngài là Bồ Tát Sơ 
Địa. Ngài ở Nam Thiên mở tháp sắt. Sau khi tháp sắt mở ra thì thấy Kim Cang 
Tát Đỏa (cũng gọi là Kim Cang Thủ Bồ Tát), truyền cho Ngài mật pháp này. 
Sau này Ngài truyền lại. Kim Cang Thủ Bồ Tát cũng chính là Kim Cang Tát 
Đỏa, là hóa thân của Bồ Tát Phổ Hiền. Cho nên, Bồ Tát Phổ Hiền ở Mật tông 
xưng là Kim Cang Tát Đỏa. Ngài ở đây đại biểu Mật tông, đến cuối cùng cũng 
quy về Tịnh Độ. Ý nghĩa này hiển thị đặc biệt rõ ràng ở trong bản Kinh, vì sao? 
Trong phẩm thứ hai “Đức Tôn Phổ Hiền”, trong Kinh Hoa Nghiêm “thập đại 
nguyện vương đạo quy Cực Lạc”, Mật tông đâu có lý nào mà không quy về 
Tịnh Độ chứ? Ý nghĩa này phải hiểu. 

Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát đại biểu Thiền tông không hai. Thiền tông là do 
tổ sư Đạt Ma truyền xuống, không phải là Thiền định trong Lục độ, mà là Bát 
Nhã Ba La Mật trong lục độ. Bạn thấy trong “Lục Tổ Đàn Kinh”, Lục Tổ khi 
mở lời thì dạy mọi người cứ niệm Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật Đa, cho nên chư 
vị phải hiểu rằng, Thiền tông là tu Bát Nhã Ba La Mật Đa. Bồ Tát Văn Thù Sư 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

55

Lợi là đại biểu, là bổn tôn trong Tông môn, Phổ Hiền là bổn tôn trong Mật tông. 
Tất cả đều hướng về Tịnh Độ. Chúng ta tu Tịnh Độ, tâm đã định rồi thì nhìn 
thấy Thiền, nhìn thấy Mật rất hay. Ta là “Mật trong Mật, Thiền trong Thiền”, 
không hề bị họ làm lay động, tín tâm nguyện tâm của bạn mới kiên định. Bồ 
Tát được liệt kê vào ở chỗ này, bạn phải nên hiểu nghĩa thú sâu rộng này. Ngay 
chỗ này chân thật giúp đỡ chúng ta xây dựng tín tâm, nguyện tâm không gì 
bằng. 

Vị tiếp theo là Bồ Tát Di Lặc. Bồ Tát Di Lặc là đại biểu truyền thừa tương 
lai. Thích Ca Mâu Ni Phật là một thời đại lớn. Thời đại lớn này là một vạn hai 
ngàn năm. Pháp vận của Thích Ca Mâu Ni Phật có Chánh Pháp, Tượng Pháp 
và Mạt Pháp. Thời đại lớn này là một vạn hai ngàn năm. Sau một vạn hai ngàn 
năm, các chư Phật khác đến hoằng dương pháp môn gì vậy? Có phải giống như 
Thích Ca Mâu Ni Phật hay không? Cũng là hoằng dương pháp môn này ư? 
Không sai! Bồ Tát Di Lặc chính là kế thừa Thích Ca Mâu Ni Phật. Thích Ca 
Mâu Ni Phật là vị Phật thứ tư trong Hiền kiếp, Di Lặc là vị thứ năm, cho nên là 
tiếp nối tương lai, cũng tiếp nối pháp môn này. Vì sao vậy? Pháp môn này là 
pháp môn đệ nhất mười phương ba đời tất cả chư Phật Như Lai độ chúng sanh 
thành Phật đạo. Pháp môn đệ nhất chính là Kinh Vô Lượng Thọ. Đối tượng 
Kinh Vô Lượng Thọ, đối tượng có thể tiếp dẫn chính là chúng sanh căn tánh 
chín muồi ở thế gian. Cái gì gọi là chín muồi? Ngay trong một đời này quyết 
định làm Phật. Đó chính là đối tượng của Kinh Vô Lượng Thọ. Trong một đời 
này của chúng ta tiếp xúc được pháp môn này, vạn nhất không thể vãng sanh, 
vậy thì phải nói thế nào đây? Không thể vãng sanh không phải là Kinh có kém 
khuyết, mà chính là chúng ta chưa y giáo phụng hành. Bạn phải cố gắng ghi 
nhớ, quả nhiên có thể y giáo phụng hành thì ngay trong một đời này, bạn quyết 
định làm Phật, không hề khác biệt với A Di Đà Phật. Đây là thật, không phải 
giả. Cho nên, tất cả chư Phật Như Lai gặp được chúng sanh căn tánh chín muồi 
đều phải nói pháp môn này, đều phải nên khuyên bảo tất cả chúng sanh niệm 
Phật cầu sanh Tịnh Độ. Do đây có thể biết, pháp môn này, pháp hội này thù 
thắng, xác thực ra là không tiền tuyệt hậu. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

56

Đoạn sau cùng: “Cập hiền kiếp trung, nhất thiết Bồ Tát”. Tất cả Bồ Tát 
này chuyên chỉ Hiền kiếp Thiên Phật, thời đại đó thì càng to lớn hơn. Trong 
một đại kiếp (nhà Phật gọi một đại kiếp là nói đơn vị thời gian rất lớn), ở trong 
đại kiếp này, có một ngàn vị Phật xuất hiện ở thế giới Ta Bà này.

3Nhà Phật gọi là một đại kiếp, đó là nói đơn vị thời gian rất lớn. Trong 
một đại kiếp này có một ngàn vị Phật ra đời ở thế giới Ta Bà. Thế giới Ta Bà 
chúng ta hiện tại là ở trong đại thiên thế giới. Địa cầu này của chúng ta là một 
tinh cầu nhỏ trong đại thiên thế giới. Lúc trước người thông thường đa phần cho 
rằng đại thiên thế giới mà nhà Phật đã nói đại khái là hệ Ngân Hà mà các nhà 
thiên văn học hiện tại chúng ta phát hiện ra. Thế nhưng cách nhìn của lão cư sĩ 
Hoàng Niệm Tổ không như vậy, ông có viết một đoạn văn chương ở phía sau 
quyển chú giải Kinh Vô Lượng Thọ. [Khi tôi ở Đài Loan, ông từ Bắc Kinh gởi 
đến, đây là lần sau cùng ông gởi cho tôi, hy vọng tôi đem thiên văn chương này 
để vào phía sau phần chú giải, bởi vì lúc ông giảng Kinh để sót đoạn này]. Ông 
là một nhà khoa học, dạy vô tuyến điện trong Trường đại học Thiên Tân, ông 
là giáo thọ khoa học của Trường đại học Thiên Tân. Căn cứ cách nhìn của ông, 
hiện tại chúng ta gọi là hệ Ngân Hà, trên thực tế chỉ là một đơn vị thế giới mà 
trong Phật pháp thường gọi, cũng chính là nói, đơn vị thế giới này ở trên Kinh 
Phật nói là lấy núi Tu Di làm trung tâm, thái dương cũng là xoay vòng theo núi 
Tu Di. Núi Tu Di rốt cuộc là cái gì? Từ xưa đến giờ chưa có người nào có thể 
đem việc này nói cho rõ ràng. Hoàng Lão cư sĩ nói, “núi Tu Di chắc là lỗ đen 
mà thiên văn đã phát hiện”. Ông nói cũng có đạo lý. Lỗ đen chính là ngày nay 
chúng ta gọi là trung tâm của vũ trụ, trung tâm của Hệ Ngân Hà, thái dương 
đích thực là đang xoay quanh chỗ này. Giả như lời nói này của ông có thể chứng 
thực, vậy thì một đại thiên thế giới có bao Nhiêu hệ Ngân Hà? Mười vạn ức Hệ 
Ngân Hà. Mười vạn ức Hệ Ngân Hà là một đại thiên thế giới mà trong Kinh 
Phật nói. Một đại thiên thế giới là khu vực giáo hóa của một vị Phật. Các vị phải 
rõ ràng, phải tường tận. Vậy Thích Ca Mâu Ni Phật có diệt độ hay không? 
Không hề, Thích Ca Mâu Ni Phật ở thế giới này của chúng ta thị hiện diệt độ 

3 Bắt đầu đĩa 4



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

57

rồi, nhưng có thể Ngài lại thị hiện ở một tinh cầu khác, không hề có diệt độ. 
Nơi nào duyên đã chín muồi rồi thì Phật ở ngay nơi đó hiện thân, như trong 
Phẩm Phổ Môn đã nói: “Thiên xứ sở cầu thiên xứ ứng”, trên Kinh Lăng Nghiêm 
nói là “tùy loại hóa thân, tùy chúng sanh tâm ứng sở tri lượng”. Phật không có 
thân tướng nhất định, nơi nào có duyên thì hiện thân đến nơi đó, nơi nào không 
còn duyên nữa thì thân cũng sẽ không còn, cho nên không có sanh tử, mà là tùy 
loại hóa thân. Đó là thật, không phải là giả. Thế nên, ở trong Hiền kiếp có một 
ngàn vị Phật đến Thế giới Ta Bà để thị hiện thành Phật (theo lời của Hoàng Lão 
cư sĩ đã nói, Thế giới Ta Bà chính là một đại thiên thế giới, là mười vạn ức Hệ 
Ngân Hà, trong một phạm vi lớn đến như vậy). Thích Ca Mâu Ni Phật là vị thứ 
tư, Phật Di Lặc là vị thứ năm, về sau còn có 995 vị Phật. Hiện tại địa vị các 
Ngài là Bồ Tát, tương lai liên tục thảy đều thay nhau thành Phật trong Hiền kiếp 
này, những người này đều đến dự hội. Ý này rõ ràng nói với chúng ta, trong vạn 
Phật không một vị Phật nào mà không nói Kinh này, không một vị Phật nào mà 
không tuyên dương pháp môn này, không một vị Phật nào không khuyên tất cả 
chúng sanh niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Chúng ta phải giác ngộ ở ngay chỗ 
này, phải chân thật nắm được. 

Hiện tại chúng ta sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, tương lai ở Thế 
giới Tây Phương Cực Lạc đều là nguyên lão, tư cách tiền bối, bởi vì trên Kinh 
đã nói rất rõ ràng, A Di Đà Phật thành Phật đến nay mới có mười kiếp. Mười 
kiếp, ở trong thời không không bờ mé mà nói là rất ngắn ngủi. Hôm nay chúng 
ta đến Thế giới Cực Lạc là rất sớm đạt được, sau vạn Phật ra đời rồi mới đi thì 
đều là hậu bối của chúng ta, cho nên hiện tại bạn vãng sanh, tương lai đều là 
huynh trưởng của những người đó. Phải đi sớm hơn một chút, không nên phải 
luân hồi nữa. Vừa luân hồi, vừa đọa lạc, về sau người hiện tại đi đều thành Phật, 
thành đại Bồ Tát rồi, chúng ta thì rơi lại quá xa. Tôi nghĩ đây là việc mà chúng 
ta không hề muốn nhìn thấy. Thật nếu không muốn nhìn thấy thì phải chăm chỉ 
nỗ lực học tập tinh tấn. Do đây có thể biết, chân thật là mười phương tất cả chư 
Phật Như Lai (không chỉ là Hiền kiếp thiên Phật), không một vị nào mà không 
lấy Kinh này làm đệ nhất, không một vị nào mà không lấy pháp môn niệm Phật 
làm đệ nhất. Đó là chúng ta phải nên học tập ở trong phẩm thứ nhất. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

58

******************

PHẨM HAI:  ĐỨC TÔN PHỔ HIỀN

Chúng ta lại tiếp tục xem đến phẩm thứ hai. Phẩm thứ hai là tiếp nối phẩm 
thứ nhất. Vì sao Hạ lão cư sĩ không đem hai phẩm này hợp lại thành một? Thực 
tế mà nói, hội tập lần đầu, hai phẩm này đích thực là hợp chung trong một phẩm, 
chúng ta xem phán khoa của Lão pháp sư Từ Chu thì liền thấy được. Hạ lão ban 
đầu hội tập ra, Pháp sư Từ Chu đã làm phán khoa cho Ngài, hơn nữa Pháp sư 
Từ Chu còn đem bổn hội tập này giảng qua một lần ở Tế Nam. Vào lúc đó 
quyển Kinh này tổng cộng phân thành 37 phẩm, không phải 48 phẩm như hiện 
tại. Trong tưởng tượng của chúng ta, đại khái Hạ lão là theo 37 phẩm trợ đạo 
mà phân thành 37 phẩm. Sau đó lại phải không ngừng tu đính, lại phải sửa đổi, 
sửa đổi đến mười lần mới thành bản gốc, đem toàn Kinh này phân thành 48 
phẩm. Trong tưởng tượng của chúng ta, 48 phẩm nhất định là căn cứ vào 48 
nguyện của Phật A Di Đà, thế là đem phẩm thứ nhất phân làm hai phẩm. Thế 
nhưng hai phẩm này vì sao không đem Bồ Tát tại gia phân vào phẩm thứ nhất? 
Khi chúng ta xem thì sẽ thấy rất là hợp lý, bởi vì họ đều là biểu pháp. Tại vì sao 
Ngài lại phân đoạn ở ngay chỗ này? Nhất định có dụng ý của Ngài. Không sai! 
Đích thực là có ý nghĩa rất sâu. Ý nghĩa ở chỗ nào vậy? Đặc biệt đem đoạn 
người tại gia này phân thành một đoạn riêng biệt chính là nhắc nhở chúng ta, 
pháp môn này, bộ Kinh này chủ yếu chính là độ đồng tu tại gia. Không nên cho 
rằng tu hành ngay đời thành Phật đại khái chỉ có người xuất gia mới có phần, 
người tại gia chúng ta nghiệp chướng sâu nặng không có phần. Ngài phân ra 
ngay chỗ này chính là ý này, bảo bạn không nên hoài nghi. Người tại gia có thể 
ở ngay trong một đời bình đẳng thành Phật, cùng với giáo nghĩa của quyển 
Kinh, cùng với bổn nguyện của Phật A Di Đà xác thực là rất tương ưng nhau. 
Đó là huệ nhãn đặc thù của Hạ lão cư sĩ, để cho chúng ta vừa xem đến đoạn này 
liền cảnh giác đến, liền thể hội được ý nghĩa này. Kinh này đích thực là lấy 
người tại gia làm chủ. Vì sao vậy? Bồ Tát tại gia có hơn 16 vị, hơn nữa 16 vị 
cư sĩ này đều là Bồ Tát Đẳng Giác hiện ra thân tại gia, địa vị của họ cùng Văn 
Thù, Phổ Hiền, Quán Âm, Thế Chí không hề khác nhau. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

59

Trong nhà Phật chúng ta, Phật thì phần nhiều thị hiện hình tướng của 
người xuất gia, Bồ Tát thì thị hiện phần lớn là hình tướng tại gia. Bạn thấy tứ 
đại danh sơn ở Trung Quốc (tứ đại Bồ Tát là trụ cột trong pháp Đại thừa, là 
trung tâm trong pháp Đại thừa), trong bốn vị Bồ Tát, chỉ có Bồ Tát Địa Tạng là 
thị hiện tướng xuất gia. Vào thời nhà Đường, vương tử của Cao Ly xuất gia, 
đến núi Cửu Hoa của Trung Quốc, về sau chúng ta biết được Ngài là hóa thân 
của Bồ Tát Địa Tạng, cho nên tạo tượng của Bồ Tát Địa Tạng nên tạo thành 
hình tướng xuất gia. Bồ Tát Quán Âm Nam Hải là hình tướng tại gia, Bồ Tát 
Văn Thù ở núi Ngũ Đài cũng là hình tướng tại gia, Bồ Tát Phổ Hiền ở núi Nga 
Mi - Tứ Xuyên cũng là hình tướng tại gia; ngay đến Bồ Tát Di Lặc, nếu các vị 
đến Bắc Kinh đi xem qua cung Ung Hòa thì biết, Bồ Tát Di Lặc cũng là tướng 
tại gia. Thế nhưng tập quán ở Trung Quốc đắp tượng Bồ Tát Di Lặc là đắp Hòa 
thượng Bố Đại hình tướng xuất gia. Hòa thượng Bố Đại xuất hiện ở triều Tống, 
thời đại Cao Tông Nam Tống, cùng thời đại với Nhạc Phi. Khi Bố Đại Ngài 
viên tịch, nói với mọi người Ngài là hóa thân của Bồ Tát Di Lặc đến đây, nói 
xong Ngài liền viên tịch. Việc này trong nhà Phật cũng có một qui củ như vậy, 
Phật Bồ Tát hóa thân tái lai tuyệt đối không bộc lộ thân phận, thân phận vừa bị 
lộ thì nhất định đi ngay. Nếu như thân phận bị lộ mà vẫn chưa đi thì đó là giả, 
không phải thật. Hiện tại chúng ta nghe nói ở rất nhiều nơi, vị pháp sư nào đó 
là Phật gì đó tái lai, vị cư sĩ nào đó là Bồ Tát gì đó tái lai, nói rồi lại không chịu 
đi, việc này không đáng tin. Nói rồi thì phải đi, đây là thật không phải là giả, 
nói rồi mà không đi là giả, tuyệt đối không phải là thật.

Kinh chỉ nêu mười sáu vị Bồ Tát này, trên thực tế số Bồ Tát đến tham dự 
vượt qua một vạn hai ngàn người. Bồ Tát đến tham dự số lượng rất nhiều, cõi 
này, phương khác, (cõi này là thế giới Ta Bà, không chỉ ở địa cầu chúng ta), Bồ 
Tát các tinh cầu khác đến tham dự pháp hội này (thế giới phương khác không 
phải thế giới Ta Bà), vô lượng vô biên Bồ Tát trong cõi nước chư Phật đều đến 
tham gia. Chúng Bồ Tát quá nhiều quá đông, đặc biệt nêu ra mười sáu vị. Mười 
sáu vị là biểu pháp, mười sáu đại biểu viên mãn. Trong Phật pháp chúng ta có 
Hiển, có Mật. Biểu pháp trong Hiển giáo, trong Kinh A Di Đà là dùng bảy, bảy 
là đại biểu viên mãn, không phải chữ số. Bảy là chỉ gì vậy? Bảy là chỉ đông, 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

60

nam, tây, bắc, thượng, hạ, trung gian. Trong Kinh Hoa Nghiêm thì dùng mười, 
mười cũng là đại biểu viên mãn, không phải chữ số. Trong Mật tông thường 
dùng mười sáu, mười sáu là đại biểu viên mãn ở trong Mật tông, nó cũng không 
phải là chữ số. Nơi nơi hiển thị đại viên mãn của Phật pháp. Danh hiệu của 
mười sáu vị này cũng là biểu pháp, chúng ta phải học tập ở ngay chỗ này, không 
nên để lỡ qua. 

Mười sáu vị này là Bồ Tát Đẳng Giác tại gia. 

Kinh văn: “Hựu Hiền Hộ đẳng, thập lục Chánh Sĩ, sở vị Thiện Tư 
Duy Bồ Tát, Huệ Biện Tài Bồ Tát, Quán Vô Trụ Bồ Tát, Thần Thông Hoa 
Bồ Tát, Quang Anh Bồ Tát, Bảo Tràng Bồ Tát, Trí Thượng Bồ Tát, Tịch 
Căn Bồ Tát, Tín Huệ Bồ Tát, Nguyện Huệ Bồ Tát, Hương Tượng Bồ Tát, 
Bảo Anh Bồ Tát, Trung Trụ Bồ Tát, Chế Hành Bồ Tát, Giải Thoát Bồ Tát, 
nhi vi thượng thủ”.

1. Vị thứ nhất, Hiền Hộ Bồ Tát

Vị thứ nhất là tôn giả Hiền Hộ, chỗ này gọi là “Chánh Sĩ”. “Chánh Sĩ” là 
tên riêng của Bồ Tát. Bồ Tát thông thường gọi là Đại Sĩ, chúng ta thường gọi 
Quán Âm Đại Sĩ, Phổ Hiền Đại Sĩ, gọi Đại Sĩ, cũng gọi là Chánh Sĩ. Chánh là 
Chánh giác, Chánh Đẳng Chánh Giác, là ý như vậy. Chúng ta cũng gọi họ là 
Khai Sĩ. Khai Sĩ chính là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Khai Sĩ, Chánh 
Sĩ, Đại Sĩ đều là tôn xưng của Bồ Tát. Ngay chỗ này các vị đồng tu phải ghi 
nhớ, không được gọi là Đại Sư (chữ “Sư” của lão sư). Đại Sư là tôn xưng đối 
với Phật. Bồ Tát Đẳng Giác chỉ có thể gọi là Đại Sĩ, không được gọi là Đại Sư. 
Hiện tại chúng ta xem thấy có rất nhiều người xuất gia xưng là Đại Sư, xưng hô 
như vậy không tốt, người xưa gọi là qua mặt. Bạn thành Phật rồi chưa? Bạn 
chưa thành Phật không thể xưng Đại Sư. Phật là Đạo Sư của trời người, bạn tự 
xưng Đại Sư thật quá đáng. Bồ Tát Quán Âm còn không dám xưng là Đại Sư. 
Văn Thù, Phổ Hiền nhìn thấy Đại Sư phải đảnh lễ ba lạy, đi nhiễu phía hữu ba 
vòng, bạn có phước báo lớn như vậy chưa? Bạn có thể gánh vác nổi hay không? 
Đây là thường thức phổ thông, chúng ta phải nên hiểu. Chúng ta tôn xưng người 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

61

là tôn kính đối với họ, thế nhưng nếu vượt quá thì biến thành không tôn kính. 
Thí dụ chúng ta tôn xưng người, nhìn thấy người thì gọi tiên sinh là rất tôn kính 
rồi, nếu như nhìn thấy bạn mà gọi Tổng Thống tiên sinh, chẳng phải là mắng 
bạn hay sao? Có phải vậy không? Bạn không phải là tổng thống, tôi nhìn thấy 
bạn liền chào: “Tổng Thống tiên sinh, xin chào ông!” là vượt quá mức rồi. Việc 
này các vị nhất định phải hiểu. Bạn xem thấy người xuất gia mà gọi là Đại Sư 
thì là quá đáng, thì cũng giống như chúng ta gọi mọi người là Tổng Thống tiên 
sinh vậy, danh phận không phù hợp. Thường thức này chúng ta nên hiểu. Người 
hiện tại không biết, ngay đến một chút Phật học thường thức này cũng không 
biết, cho rằng gọi Đại Sư là tôn kính, làm gì biết được ý nghĩa chân thật. Việc 
này là không nên. 

Bạn xem Ngài Ấn Quang, chúng ta gọi là Ấn Quang Đại Sư là sau khi Đại 
Sư Ngài viên tịch rồi, Ngài không còn ở đời, chúng ta tôn kính Ngài như vậy 
thì được. Khi Ngài còn ở đời, bạn xem thấy, năm xưa Pháp sư Ấn Quang Ngài 
lưu truyền cái gì? Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, không phải Đại Sư. Sau khi Đại 
Sư Ngài viên tịch, chúng ta mới gọi Ấn Quang Đại Sư Văn Sao. Bạn xem thấy 
những năm đầu, khi mới đưa ra là Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, Ấn tổ chính 
mình cũng không hề xưng là Đại Sư. Mọi người ở trước mặt Ngài cũng nhất 
định không dám gọi Ngài là Đại Sư, nếu gọi vậy thì Ngài liền mắng người đó 
ngay. Cho nên, ở trong nhà Phật chúng ta có một số xưng hô quen thuộc. Nhiều 
đời trước, các tông phái xưng “Tổ Sư”, đó là tổ sư của một tông phái nào đó. 
Gọi “Pháp sư”, phiên dịch Kinh điển gọi là Tam Tạng Pháp sư, không hề xưng 
Đại Sư; thông đạt Kinh giáo thì gọi là Kinh Sư Pháp sư, thông đạt Luật Tạng 
thì xưng là Luật sư, thông đạt Luận Tạng thì xưng là Luận sư. Những xưng hô 
này thường nghe thấy, làm gì nghe nói có Đại Sư, không ai dám dùng cách xưng 
hô này. 

Vào thời trước làm thầy giáo của Hoàng Đế thì gọi là Quốc sư. Chúng ta 
xem thấy trong “Hoa Nghiêm”, Đại Sư Thanh Lương là thầy của Hoàng Đế, 
Ngài xưng là Quốc sư, cũng không dám xưng Đại Sư. Thế nhưng các vị phải 
nên biết, chỉ có tổ sư của Tịnh Độ tông có thể xưng Đại Sư, đó là trải qua nhiều 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

62

đời công nhận, tổ sư của các tông phái khác đều không thể xưng Đại Sư, chỉ có 
Tịnh Độ tông. Vì sao vậy? Tịnh Độ tông là dạy người một đời bình đẳng thành 
Phật, tất cả chư Phật dùng pháp môn này, bạn ngày nay cũng dùng phương pháp 
này khuyên người niệm Phật, cũng bình đẳng thành Phật, không hề khác biệt 
với Phật, cho nên chỉ có tổ sư của Tịnh Độ tông có thể xưng Đại Sư. 

Hiền Hộ, mười sáu vị tôn giả này, mười sáu vị Chánh Sĩ là Bồ Tát Đẳng 
Giác tại gia, các Ngài là người Thế giới Ta Bà của chúng ta, cùng thời đại với 
Thích Ca Mâu Ni Phật. Phía sau lại nói đến mười lăm vị Bồ Tát Đẳng Giác tại 
gia, đều là thế giới phương khác đến. Việc này rất có ý nghĩa. Hiền Hộ là chủ 
nhân của thế giới Ta Bà này, là chủ phương Đông, ngoài ra đều là khách. Việc 
này thị hiện ra, Phật nói pháp môn này đã chấn động tận hư không khắp pháp 
giới tất cả cõi nước chư Phật, giảng các Kinh khác thì không có sức mạnh này, 
chỉ riêng giảng bộ Kinh này là chấn động tận hư không khắp pháp giới, cho nên 
Bồ Tát mười phương thế giới tự nhiên liền sẽ đi đến phương này, ủng hộ đạo 
tràng, trang nghiêm đạo tràng. Bồ Tát đến đạo tràng là vô lượng vô biên. Bồ 
Tát Hiền Hộ là chủ phương Đông. Kỳ thật, chủ phương Đông không chỉ là một 
mình Ngài Hiền Hộ, Bồ Tát thế giới Ta Bà cũng rất nhiều, vì sao lại dùng Ngài? 
Dùng danh hiệu của Ngài để biểu pháp. Sứ mạng thứ nhất của người tại gia là 
hộ pháp, sứ mạng thứ nhất của Bồ Tát xuất gia là hoằng pháp. Hoằng pháp 
đương nhiên cũng phải hộ pháp, người xuất gia là lấy hoằng pháp làm chủ, hộ 
pháp là phụ trợ; Bồ Tát tại gia là lấy hộ pháp làm chủ, hoằng pháp là phụ trợ, 
hoằng và hộ đều phải gánh vác. Trong gánh vác có phân ra chủ, khách. Bốn 
chúng đồng tu phải hợp tác mật thiết thì Phật pháp mới có thể trụ thế gian lợi 
ích chúng sanh. Bốn chúng phải hợp tác mật thiết, không thể phân ra. Ngày nay 
trong Phật pháp không có đoàn kết, nhân lực, tài lực của chúng ta thảy đều bị 
phân tán, vì vậy đối với chính mình có tổn thất vô cùng to lớn, đối với tất cả 
chúng sanh càng không cần phải nói. Nếu như chân thật có tâm muốn đem Phật 
pháp phổ biến khắp thế giới, có thể phổ độ tất cả chúng sanh hữu tình trên thế 
giới, có thể làm được hay không? Có thể làm được! Dùng phương pháp gì để 
làm được vậy? Đoàn kết thì có thể làm được. Chúng ta tập trung nhân lực, tài 
lực, sau khi tập trung lực lượng thì có thể làm được. Bởi vì mọi người hiện tại 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

63

đều phân tán, làm cho sức mạnh bị chia nhỏ, rất là đáng tiếc, làm bất cứ việc gì 
cũng đều bị hạn chế rất lớn, nhân lực không đủ, tài lực không đủ, chân thật là 
“tâm có thừa mà sức không đủ”. Cho nên, ở ngay chỗ này Phật dùng Bồ Tát 
Hiền Hộ để ngay vị trí thứ nhất chính là nhắc nhở chúng ta sự việc này. 

“Hiền” là nói về đức, có trí tuệ, có đức năng; “Hộ” là hộ pháp, hộ trì chánh 
pháp. Công đức của hộ pháp cùng hoằng pháp là như nhau, thậm chí chúng ta 
có thể nói, công việc của hộ pháp vượt hơn hoằng pháp. Các vị tỉ mỉ mà nghĩ 
thì liền biết được. Nhân tài hoằng pháp không phải không có, tại gia, xuất gia, 
bốn chúng đệ tử nếu muốn phát tâm hoằng dương Phật pháp đều không khó, 
khó là ở chỗ nào vậy? Khó ở chỗ bạn có được một hộ pháp đắc lực hay không. 
Có được một thì liền có thể làm ra một số việc, nếu như có được rất nhiều vị hộ 
pháp thì sự nghiệp hoằng pháp của bạn quyết không phải ở Chư Phật, những 
đại Bồ Tát này thị hiện làm ra những việc làm đó, không phải ở nơi các Ngài, 
cho nên công đức của hộ pháp không thể nghĩ bàn. 

Trong một đời này tôi đã đích thân trải qua, tôi cũng đã ở đây giảng qua 
mấy lần. Khi tôi còn trẻ, ở trong hội của lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam học Kinh giáo, 
học giảng Kinh. Sau khi học xong, nếu như không gặp được Hàn Quán Trưởng 
- người đã vãng sanh hồi năm trước (ngay trong các vị đồng tu đây cũng có 
người đã từng gặp qua bà, bà đã đến nơi đây rất nhiều lần), không có hộ trì của 
bà thì một chút năng lực chúng tôi cũng không có. Nếu không có người hộ pháp 
này, tôi chỉ có hai con đường để đi, một là đi theo con đường Kinh sám, hai là 
không chịu cam tâm làm Kinh sám thì hoàn tục, chỉ có hai con đường này, 
không có đường nào khác để đi. Bà phát đại tâm, tìm đủ mọi cách, không có 
đạo tràng thì thuê nhà mượn chỗ để cho tôi giảng Kinh mỗi tuần, ba mươi năm 
không hề gián đoạn. Mỗi một tuần chí ít giảng năm ngày, khi nhiều thì giảng 
hết bảy ngày, cho nên trong ba mươi năm này tôi không hề gián đoạn trên giảng 
đài. Không phải nói tôi giảng Kinh hay, người khác không bằng tôi, không hề 
có cái lý này. Người giảng hay hơn tôi thì rất nhiều, nhưng không có người hộ 
trì, hay nói cách khác, họ không có cơ hội để luyện tập ở trên giảng đài, tài cán 
của họ cũng bị mai một, không thể triển khai, bạn nói xem, đáng tiếc dường 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

64

bao! Chúng ta hoằng pháp ở quốc tế đều là duyên phận. Tôi giảng Kinh ở Đài 
Bắc, có một vị pháp sư và hai vị cư sĩ ở Hồng Kông gặp được tôi ở Đài Loan, 
nghe tôi giảng Kinh, vào lúc đó tôi nhớ được là ở Chùa Thiện Đạo giảng Phổ 
Hiền Hạnh Nguyện Phẩm hết tám ngày. Sau khi họ nghe rồi rất là hoan hỉ, yêu 
cầu tôi đến Hồng Kông. Tôi đã kết được pháp duyên với Hồng Kông. Ở Hồng 
Kông có bà Lôi nghe Kinh rất hoan hỉ, mỗi năm đều mời tôi, cho nên từ năm 
1977 đến năm 1987, đại khái thời gian khoảng gần mười năm, mỗi năm tôi đều 
đến Hồng Kông một đến hai lần, thời gian dài nhất ở Hồng Kông đến bốn tháng, 
ngắn nhất cũng không ít hơn một tháng, mỗi năm đều đi giảng. Sau khi bà Lôi 
vãng sanh thì không có người mời nữa, duyên này đã bị đứt đoạn. Chỉ một 
người! Nếu không có một người hộ pháp này, chúng ta muốn hoằng pháp cũng 
không có cơ hội, vì không có người mời, bạn mới biết được công đức hộ pháp 
bao lớn. Không có hộ pháp thì người ở phương đó không có cơ duyên nghe 
pháp. Có một hộ pháp như vậy, mời một vị pháp sư đến giảng Kinh, người ở 
địa phương đó được lợi ích của Phật pháp, ai có công đức vậy? Người hộ pháp 
có công đức. Cho nên tôi thường nói, công đức của hộ pháp vượt hơn công đức 
của pháp sư giảng Kinh hoằng pháp rất nhiều lần. 

Năm 1987, tôi giảng Kinh ở Hồng Kông, có ba cư sĩ ở Singapore nghe 
Kinh cũng rất hoan hỉ, sau khi nghe rồi nhất định muốn kéo tôi đến Singapore. 
Tôi nói: “Cũng tốt! Tôi cũng chưa đi Singapore lần nào, tôi qua tham quan với 
các vị”. Đó là lần đầu tiên đến Singapore, khi đến thì ở hết mười ngày. Tôi nhớ 
là khi tôi đến thì ở Chùa Song Lâm. Lúc đó tôi có giảng qua một lần ở Cư Sĩ 
Lâm, dường như giảng qua ba lần ở Chùa Song Lâm, ở đoàn thanh niên hoằng 
pháp thì giảng qua hai lần. Đoàn hoằng pháp lúc đó là đạo tràng cũ, không phải 
chỗ mới xây dựng sau này, nơi đó rất hẹp. Có rất nhiều nơi tôi giảng qua mấy 
lần, kết duyên với các đồng tu bên đây, quen biết với cư sĩ Lý Mộc Nguyên. Cư 
sĩ Lý tìm tôi mỗi năm. Đến năm thứ hai thì ông đã làm Đoàn Trưởng của đoàn 
hoằng pháp. Đoàn quán của đoàn mới đã xây xong, họ mời tôi, tôi liền giảng 
cho họ bộ Kinh Vô Lượng Thọ. Về sau ông đến Cư Sĩ Lâm làm Tư Lý, mỗi 
năm chúng tôi lại đến Cư Sĩ Lâm để giảng. Chỉ có một mình ông mời, nếu 
không có ông, các vị thử nghĩ xem, ai mời tôi đến giảng? Không có người! Như 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

65

vậy bạn mới biết được, bất cứ nơi giảng Kinh nào trên toàn thế giới, Phật pháp 
có thể mở mang rộng lớn, được đắc lực là do bởi một hai hộ pháp, họ đã làm 
được công đức chân thật. Cũng giống như họ ở nơi đây xây trường học, làm 
hiệu trưởng, mở tiệm làm ông chủ, chúng ta là người làm công do họ mời đến 
để giúp họ làm việc. Cho nên hộ pháp là ông chủ, hộ pháp là chủ nhân, chủ giáo 
hóa một phương này, công đức vô lượng vô biên.

Vào thời xưa, công việc hộ pháp là do trụ trì của các Tự Viện làm. Trụ trì 
là giáo chủ một phương, Tự Viện chính là trường học, trụ trì là hiệu trưởng. Trụ 
trì thì có thể không giảng Kinh, có thể không nói pháp, mời thỉnh pháp sư đến 
nơi đây để giảng Kinh, cũng giống như làm hiệu trưởng vậy, hiệu trưởng thì có 
thể không lên lớp, mà làm hành chánh, họ có thể mời thỉnh thầy giáo giỏi, giúp 
cho họ giáo dục học sinh. Cho nên trụ trì là hoằng - hộ, trong hai trách nhiệm 
này thì trách nhiệm của hộ pháp vượt hơn trách nhiệm của hoằng pháp. Họ chú 
trọng nhất là làm hộ pháp, sau đó là hoằng pháp. Không có sự hộ trì của họ thì 
Phật pháp không thể thường trụ được ở thế gian. 

Từ trong danh hiệu của Bồ Tát Hiền Hộ, hôm nay chúng ta hiểu được 
công đức của hộ pháp không thể nghĩ bàn, cho nên phải học hộ pháp, toàn tâm 
toàn lực hộ pháp. Đặc biệt là pháp sư trẻ tuổi, nếu không có được sự hộ trì đắc 
lực thì họ làm sao có thể trưởng thành, làm sao có thể trở thành pháp sư hoằng 
dương Phật pháp kiệt xuất một đời? Pháp sư giảng Kinh quan trọng nhất là rèn 
luyện ở trên bục giảng, phải giúp cho họ lên bục giảng mỗi ngày, đó chính là 
đốc thúc họ. Mọi người chúng ta rất thích nghe Kinh, ưa thích nghe bạn giảng 
Kinh, vậy thì bạn đành phải giảng mỗi ngày thôi. Nếu bạn giảng mỗi ngày, mỗi 
ngày đều không thể ngủ nghỉ, cố gắng mà chuẩn bị, ép bạn phải thành công. 
Nếu như mọi người chúng ta không mời họ giảng Kinh, cho dù họ học có được 
tốt hơn, nhưng sau ba tháng thì quên sạch, sau sáu tháng thì họ sẽ không thể lên 
bục giảng, như vậy bạn mới biết được hộ pháp là quan trọng. Hộ pháp thành 
tựu pháp sư, hộ pháp có thể khiến cho chánh pháp thường trụ dài lâu, cho nên 
các vị pháp sư xuất gia, tương lai có cơ hội làm trụ trì thì bạn phải tường tận, 
trụ trì phải làm công việc của Hiền Hộ, phải biết lễ thỉnh pháp sư. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

66

Mời pháp sư như thế nào vậy? Pháp sư phải tương ưng với bổn tông tu 
học của chúng ta, thì đối với đại chúng đồng tu chúng ta mới có thể đạt được 
lợi ích chân thật. Nếu như cái tu cái học của vị pháp sư này khác với pháp môn 
của chúng ta, Kinh luận nương theo cũng khác nhau, vậy thì chúng ta không 
nên mời. Việc này tuyệt nhiên không phải nguyên nhân gì khác, người xưa 
thường nói: “Thà làm động nước ngàn sông, không dám động tâm người tu 
niệm”. Ở nơi đây đã chọn pháp môn niệm Phật, chuyên tu chuyên hoằng, họ đã 
có thành tựu nhất định, nếu như ở đây tôi giảng Thiền, giảng Mật thì sẽ làm 
loạn tâm thanh tịnh của các vị, nhiễu loạn công phu của các vị, phá hoại tu hành 
của các vị, vậy thì tôi có lỗi, không những không có công đức mà còn có lỗi, 
nhất định không nên làm. Thế nhưng đối với pháp sư phải cung kính cúng 
dường nhất định là như nhau. 

Khi tôi còn trẻ cùng với lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam mười năm. Ngay trong 
mười năm, tôi quan sát Lão cư sĩ ở Đài Trung hoằng hộ Tịnh tông. Pháp sư nơi 
khác đi ngang qua Đài Trung, Lý lão sư lễ mạo cung kính rất là chu đáo, đến 
ga xe nghinh tiếp, hoan nghênh. Khi đón tiếp, ông nhất định đích thân dẫn dắt 
mọi người, rước đến đạo tràng, hướng đến pháp sư lễ lạy cúng dường, cũng có 
lúc mở tiệc tiếp đãi, mời pháp sư dùng cơm, thế nhưng từ đầu đến cuối không 
hề mời pháp sư giảng khai thị. Tôi quan sát rất lâu, cảm thấy kỳ lạ, nên hỏi: 
“Thưa thầy, vì sao không thấy thầy mời họ giảng khai thị?”. Giảng Kinh thì 
đương nhiên càng không thể, bởi vì không có thời gian dài đến như vậy, phải 
nên giảng khai thị cho mọi người. Thầy mỉm cười nói: “Chú không hiểu”. Sau 
đó thầy nói rõ đạo lý này cho tôi nghe, vị pháp sư này tham thiền, vị pháp sư 
kia là nghiên cứu, lý tưởng của họ không như chúng ta. Chúng ta ở nơi đây rất 
không dễ gì dẫn dắt mọi người tin vào pháp môn Tịnh Độ, trung thực niệm Phật 
cầu sanh Tây Phương, khi họ vừa nói tham Thiền hay, vừa nói học Mật tốt, tức 
thân thành Phật diệu, những người ở đây lập tức liền bị dao động, liền sẽ bị họ 
sỏ mũi kéo đi. Ngạn ngữ nói rất hay: “Hòa thượng bên ngoài đến giỏi tụng 
Kinh”. Mỗi ngày ở chung với nhau thì không có gì lạ, chỗ khác đến sẽ hiếm lạ; 
mỗi ngày dạy dỗ cho bạn, dạy bạn hết mười năm, người bên ngoài đến chỉ mấy 
giờ đồng hồ thì kéo bạn đi mất. Do nguyên nhân gì vậy? Chính chúng ta không 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

67

có định, không có huệ, không có năng lực phân biệt, khi vừa nghe nói cái đó 
hay thì ngay lúc đó tâm liền bị dao động, kết quả là chính chúng ta bị thiệt thòi. 
Cho nên lão sư Lý phải hộ pháp, gìn giữ chánh tri chánh kiến của đại chúng 
trong đạo tràng này, gìn giữ tâm thanh tịnh của đại chúng, cho nên quyết định 
không thể mời người khác đến giảng khai thị. 

Những người nào có thể giảng khai thị? Vị pháp sư đó tu Tịnh Độ, thành 
thật niệm Phật, niệm được rất tốt. Pháp sư như vậy khi đến Đài Trung, thầy nhất 
định phải thỉnh họ giảng khai thị. Nếu như không phải cùng học một pháp môn 
với chúng ta, cùng nhau y theo Tịnh Độ ba Kinh thì nhất định không mời. Đây 
không phải là do có tâm phân biệt. Những chỗ này chúng ta đều phải học, đó là 
một chuyên gia chân thật có trí tuệ hộ trì chánh pháp của đại chúng, Hiền Hộ 
Ngài chân thật đã làm được rồi. Đạo lý này chúng ta không thể không hiểu. Cho 
nên, trụ trì một đạo tràng là con mắt của đại chúng trong đạo tràng đó. Bạn là 
người dẫn đầu, bạn là người dẫn đường, những người phía sau đi theo bạn, nếu 
bạn đi sai thì những người này thảy đều đi sai hết, bạn phải chịu trách nhiệm. 
Cho nên con đường của bạn đi nhất định phải thuần chánh, quyết định không 
thể có sai lầm, còn phải phòng hộ người nơi khác đến làm rối. Đạo tràng này 
của chúng ta chân thật có tín tâm, có nguyện lực cũng không ít, thế nhưng cái 
tín-nguyện này có kiên cố hay không? Chưa thấy được, có lẽ gặp được vài người 
nói cho bạn nghe một tràng lời ngon lời ngọt, tâm của bạn liền dao động, bạn 
liền đi với họ. 

Hôm nay tôi vừa nói việc này với cư sĩ Lý Mộc Nguyên, ông nêu ra một 
thí dụ, ông nói: “Những người đó đến để câu cá, câu hết cá của chúng ta đem 
đi”. Thí dụ này rất có ý nghĩa, đạo tràng này của chúng ta giống như cái ao cá 
vậy, đồng tu chúng ta đều như cá nhỏ, những người đó đến câu cá, người hộ 
pháp này phải ngăn cấm. Cho nên nhất định phải nhận biết rõ ràng, các đồng tu 
phải có một quan niệm, Tịnh Tông chúng ta cùng nhau đồng tâm, đồng đức tu 
học pháp môn này, chúng ta hy vọng tương lai đồng sanh Tịnh Độ, mọi người 
vẫn cùng nhau ở Hải Hội Liên Trì, tín tâm, nguyện tâm của chúng ta nhất định 
không thể dao động, nhân lực tài lực của chúng ta, tất cả sức mạnh đều phải tập 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

68

trung đến Cư Sĩ Lâm. Cư Sĩ Lâm là một đạo tràng xưa có hơn 60 năm lịch sử. 
Cư sĩ Lý Mộc Nguyên (ngày nay nói ra mọi người đều công nhận, không phải 
tôi tán thán ông), ông là Bồ Tát tái lai, không phải người thông thường. Ông 
không hề có chút tâm riêng tư, danh vọng, lợi dưỡng, năm dục, sáu trần ông 
thảy đều buông bỏ; khởi tâm động niệm hành vi việc làm là vì Phật pháp, vì 
chúng sanh. Một người lãnh đạo như vậy, một thiện tri thức như vậy, tôi đi qua 
rất nhiều khu vực quốc gia khác, rất nhiều đạo tràng khác cũng chưa hề thấy 
qua, vì vậy khi ông đến tìm tôi, tôi không thể không đến. Như trong đầu tư mua 
bán, đây là ông chủ tốt, có đạo nghĩa, tôi không đến thì có lỗi với ông. Nếu như 
ông có lòng riêng tư, có mục đích, có mưu đồ thì tôi nhất định không đến. Thuần 
túy vì Phật pháp, vì chúng sanh, vì an định xã hội, vì mong cầu hòa bình thế 
giới, tâm nguyện thuần tịnh vĩ đại như vậy, nếu chúng ta không dốc hết một 
chút sức mọn đến giúp đỡ ông thì chúng ta có lỗi với ông, cũng có lỗi với đạo 
tràng này, có lỗi với đại chúng xã hội. Ông là một người lãnh đạo. Đặc biệt là 
ba năm gần đây, thành lập lớp bồi dưỡng là do ông phát nguyện làm, ông đến 
tìm tôi, nếu tôi không đến thì không được. Toàn bộ công việc hoằng pháp của 
các đạo tràng khác tôi đều buông xuống, toàn tâm toàn lực ở nơi này giúp các 
pháp sư trẻ tuổi, đó là nghĩa vụ mà tôi phải dốc sức. Thế nhưng phải có hiệu 
trưởng mới được, có ông chủ mới được, chúng ta đến là để làm công, làm giáo 
viên. Tuổi tác tôi lớn rồi, Phật pháp nhất định phải có người sau kế tiếp thì Phật 
pháp mới có tiền đồ, chúng sanh mới có phước báo. Tuổi tác tôi lớn như vầy 
rồi, phải giao ban rồi. Công việc hoằng pháp lợi sanh phải giao cho pháp sư trẻ 
tuổi. Họ có thể tiếp ban thì tôi liền có thể thoái hưu. Tôi đến nơi nào để thoái 
hưu vậy? Đương nhiên các vị đều biết tôi đến Thế giới Cực Lạc để nghỉ hưu, 
sự việc nơi đây đã làm xong, “việc đã làm xong, không nhận thù lao”. Cho nên, 
những năm cuối đời của chúng ta chỉ có một sự việc là dạy học, viết sách, giúp 
đỡ hậu học, đó là một trách nhiệm sau cùng, cũng là trách nhiệm lớn nhất của 
chúng ta, hai chữ Hiền Hộ này mới có thể làm được viên mãn, chân thật thực 
tiễn. 

Hàm nghĩa của danh hiệu Bồ Tát Hiền Hộ rất sâu rất rộng, tôi vẫn chưa 
nói hết, mới nói sơ qua một chút. Thứ bảy tuần sau chúng ta sẽ nói tiếp, vì sao 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

69

vậy? Vì nó rất quan trọng. Chúng ta phải làm thế nào học tập Bồ Tát Hiền Hộ? 
Từ trong danh hiệu của Ngài, chúng ta phải làm thế nào để học? Đem Hiền Hộ 
áp dụng ở trên vai của chính mình thì chúng ta chính là Hiền Hộ Chánh Sĩ rồi. 

******************

4Kinh văn: “Hựu Hiền Hộ đẳng, thập lục chánh sĩ, sở vị Thiện Tư Duy 
Bồ Tát, Huệ Biện Tài Bồ Tát, Quán Vô Trụ Bồ Tát, Thần Thông Hoa Bồ 
Tát, Quang Anh Bồ Tát, Bảo Tràng Bồ Tát, Trí Thượng Bồ Tát, Tịch Căn 
Bồ Tát, Tín Huệ Bồ Tát, Nguyện Huệ Bồ Tát, Hương Tượng Bồ Tát, Bảo 
Anh Bồ Tát, Trung Trụ Bồ Tát, Chế Hạnh Bồ Tát, Giải Thoát Bồ Tát, nhi 
vi thượng thủ”.

Ngay chỗ này vì chúng ta liệt kê ra tổng cộng mười sáu vị Bồ Tát thượng 
thủ ở tại gia. Thượng thủ có ý nghĩa giống như vị thủ tọa trong đoàn thể của đại 
chúng, nếu như theo phân ban mà nói thì chúng ta gọi là lớp trưởng của một 
lớp, đó chính là Thượng Thủ. Chúng Bồ Tát dự hội số người quá nhiều, phía 
trước chúng ta đã xem thấy có chúng Thanh Văn (tức là chúng Tỳ Kheo xuất 
gia); phía sau lại nói cho chúng ta nghe có chúng Tỳ Kheo ni, có hai chúng tại 
gia là cư sĩ nam và cư sĩ nữ, tổng cộng có đến hai ngàn người. Số lượng của 
chúng Bồ Tát thì quá nhiều, quá đông, đặc biệt là Bồ Tát đến từ thế giới phương 
khác. Hiền Hộ là vị Bồ Tát ở cõi này chúng ta, sanh vào cùng một thời đại với 
Thích Ca Mâu Ni Phật, vị này là một vị Bồ Tát tại gia đã chứng được Đẳng 
Giác, địa vị của các Ngài hoàn toàn bình đẳng với Quán Âm, Đại Thế Chí, Văn 
Thù, Phổ Hiền. Điểm này các đồng tu phải ghi nhớ, cũng như Thích Ca Mâu Ni 
Phật thị hiện thành Phật vậy, Ngài thị hiện là tướng xuất gia, đồng thời cùng 
một thời đại với Phật còn có một vị thị hiện thành Phật dưới hình tướng tại gia, 
tôi nghĩ có rất nhiều đồng tu đều biết, đó là Tôn giả Duy Ma Cật.

Tôn giả Duy Ma Cật là Phật tại gia, Thích Ca Mâu Ni Phật là thị hiện Phật 
xuất gia. Chúng ta ở trong Kinh Duy Ma Cật xem thấy, đệ tử của Phật, như ở 

4 Bắt đầu đĩa 5



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

70

đây đã nói là Xá Lợi Phất, Mục Kiền Liên và Tôn Giả A Nan dường như tất cả 
Kinh Đại Tiểu thừa, khi vừa mở đầu đều có ba vị này, gần như là chúng ta 
thường hay xem thấy. Ba vị này là đệ tử của Thích Ca Mâu Ni Phật, thấy Thích 
Ca Mâu Ni Phật thì “đảnh lễ ba lạy, đi nhiễu phía hữu ba vòng”; khi hướng đến 
Thích Ca Mâu Ni Phật thưa hỏi thì “chắp tay cung kính thưa hỏi”. Các Ngài 
đến chỗ của cư sĩ Duy Ma cũng là như vậy. Cư sĩ Duy Ma thăng tòa giảng Kinh, 
Xá Lợi Phất, Mục Kiền Liên và A Nan đều mang hình tướng người xuất gia 
(Xá Lợi Phất và Mục Kiền Liên là A La Hán), nhìn thấy cư sĩ Duy Ma cũng là 
đảnh lễ ba lạy, đi nhiễu ba vòng, cũng là cung kính chắp tay mà thưa hỏi, không 
hề khác nhau. Điểm này các vị đồng tu nhất định phải ghi nhớ, đặc biệt là người 
xuất gia, vì sao vậy? Chỉ sợ là khi chúng ta vừa xuất gia, khi vừa mặc trên người 
áo rộng đầu tròn thì trở nên cống cao ngã mạn, thì liền tỏ vẻ ta đây. Cho nên 
thời kỳ Mạt Pháp, lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ giảng rất hay: “Điên đảo rồi!”. 
Điên đảo chỗ nào vậy? Ngày xưa, số người tu hành chứng quả nhiều nhất, thành 
tựu thù thắng nhất là Tỳ Kheo xuất gia, Tỳ Kheo ni xuất gia là thứ hai, cư sĩ 
nam tại gia là thứ ba, cư sĩ nữ tại gia thì ít nhất. Đó là thời trước. Hiện tại thời 
đại này tu hành chứng quả (ngày nay chúng ta gọi chứng quả chính là chân thật 
vãng sanh Thế giới Tây Phương), thì nữ chúng tại gia thứ nhất (số lượng rất 
đông, thật có thành tựu), thứ hai là chúng nam tại gia, thứ ba là chúng nữ xuất 
gia, sau cùng là chúng nam xuất gia. Bạn nói xem, có đáng lo hay không? Vì 
sao có thể biến thành ra như vậy? Chính là khi vừa mặc bộ đồ tu lên người thì 
không hề biết trời cao đất rộng, cống cao ngã mạn, cầu người cung kính. Khi 
người vừa cung kính cúng dường đối với bạn, có được chút ít phước báo đều 
xài hết, vậy còn có thể được hay sao? Cho nên, tổ sư đại đức từ xưa đến nay 
luôn luôn khuyên bảo chúng ta phải khiêm tốn, phải cung kính. Đặc biệt, Tổ sư 
đại đức ở trong sám nghi khóa tụng, chúng ta thường hay đọc đến “Tất cả cung 
kính, một lòng kính lễ”, Bồ Tát Phổ Hiền dạy cho chúng ta “Lễ kính chư Phật”. 
Bạn xem, ý nghĩa này bao sâu? Làm sao có thể cống cao ngã mạn, làm sao có 
thể xem thường người khác? 

Bổn Kinh này chỉ nêu ra năm vị Tỳ Kheo xuất gia, Bồ Tát xuất gia cũng 
chỉ nêu ra ba vị, Bồ Tát tại gia nêu ra đến mười sáu vị, ý nghĩa không phải đã 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

71

quá rõ ràng rồi hay sao? Pháp môn này, bộ Kinh này chính là độ đồng tu tại gia, 
pháp bảo vô thượng một đời viên mãn thành Phật. Tôi thường khuyên đồng tu, 
chúng ta ngày nay phải học với A Di Đà Phật, phải nương vào Ngài. Vì sao 
vậy? Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật của chúng ta đã khuyên bảo chúng ta như 
vậy. Thế Tôn Ngài tán thán A Di Đà Phật là “Quang trung cực tôn, Phật trung 
chi vương”, chúng ta  học theo vua trong các Phật, A Di Đà Phật là vua trong 
các Phật, Kinh Vô Lượng Thọ là vua trong các Kinh, vậy còn có lời gì để nói 
không? Ngày nay chúng ta y theo một bộ Kinh này thì đủ rồi. Nếu như bạn nói 
bộ Kinh này quá ít, e rằng không đủ, trong bộ Kinh này mỗi câu mỗi chữ đều 
là pháp luân viên mãn. Không những tất cả pháp mà Thế Tôn đã nói trong 49 
năm đều nằm ở ngay trong mỗi câu mỗi chữ của bộ Kinh này, mà mỗi chữ là 
viên mãn, cho dù là mười phương ba đời tất cả chư Phật Như Lai nói ra pháp 
tạng vô tận cũng không vượt ra khỏi Kinh Vô Lượng Thọ. Đạo lý này, chân 
tướng sự thật này chúng ta phải tường tận, phải thông đạt, sau đó chúng ta mới 
có thể hết lòng hết dạ một môn thâm nhập, chúng ta mới có thành tựu. Thật gọi 
là “một Kinh thông, tất cả Kinh thông”. Cũng giống như chúng ta đào giếng lấy 
nước, bạn ở ngay một chỗ này cứ đào thẳng xuống, cái giếng của bạn đào được 
càng sâu thì nguồn nước sẽ càng phong phú, nước trong bốn biển lớn bạn cũng 
đều có được, tùy thuộc vào độ sâu thôi, viên dung tất cả pháp. Bạn đào cạn thì 
không được, mùi vị của giếng cạn sẽ không giống như mùi vị của giếng sâu. 
Hướng xuống sâu mà đào, mỗi miệng giếng đều đào được sâu đến như vậy thì 
mùi vị sẽ hoàn toàn khác. Phật Phật là đạo đồng, chỉ sợ là bạn không đủ sâu. 
Nhất định phải hiểu được một môn thâm nhập, huân tu dài lâu, chúng ta mới có 
thành tựu chân thật.

Ngay chỗ này hiển thị rõ ràng, bộ Kinh này là độ đồng tu tại gia. Đồng tu 
tại gia ở trong hoàn cảnh rất phức tạp đều có thể một đời viên mãn thành Phật, 
huống hồ là xuất gia? Xuất gia thì chẳng phải càng dễ dàng hơn sao? Đây gọi 
là phổ độ, không một chúng sanh nào không được độ. Điển tích này, thực tế ra 
mà nói, vi diệu đến cùng tột, thù thắng đến cùng tột, cứu cánh viên mãn đến 
cùng tột. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

72

Trong các vị Bồ Tát tại gia, chỉ có Ngài Hiền Hộ là bản địa, mười sáu vị 
còn lại, trong chú giải của Tổ sư đại đức nói với chúng ta, đều là Bồ Tát phương 
khác đến. Điều này nói rõ mười phương thế giới chư Phật đều giảng Tịnh Độ. 
Nếu như một vị Phật nào giảng Tịnh Độ, giảng bộ Kinh này, thì tất cả Bồ Tát ở 
mười phương thế giới đều sẽ đến tham dự pháp hội này, trang nghiêm đạo tràng, 
đến làm chúng ủng hộ. Ý này rất sâu rất rộng. Nếu bạn muốn hỏi, bộ Kinh Vô 
Lượng Thọ này rốt cuộc là giảng những gì? Danh hiệu của mười sáu vị Bồ Tát 
chính là cương lĩnh của toàn Kinh, bộ Kinh này chính là giảng cương lĩnh này. 
Nếu như danh hiệu của 16 vị Bồ Tát bạn thảy đều tường tận, thì đại ý của bộ 
Kinh này bạn liền có thể thể hội được. Chúng ta ở ngay đây giới thiệu từng vị, 
mục đích là làm thế nào chúng ta học tập với các Ngài. 

Trước tiên chúng ta phải học với Ngài Hiền Hộ. Lần trước đã giảng hết 
nửa giờ đồng hồ về Ngài Hiền Hộ nhưng chưa giảng hết ý nghĩa. Tôi đã nói với 
các vị rồi, hôm nay chúng ta còn phải bắt đầu lại từ Ngài.

“Hộ” chính là hộ pháp, hộ pháp phải “Hiền”. Trong pháp thế gian chúng 
ta, nhà Nho Trung Quốc gọi Thánh nhân, Hiền nhân, Quân tử (Thánh-Hiền-
Quân tử), thực tế mà nói, đây là ba học vị giáo học của nhà Nho, giống như Đại 
học hiện tại của chúng ta, có Tiến sĩ, có Thạc sĩ, có Học sĩ. Thánh nhân là Tiến 
sĩ, Hiền nhân là Thạc sĩ, Quân tử là Học sĩ. Do đây có thể biết, để có thể hộ trì 
Phật pháp, hộ trì đại chúng trong xã hội, người hộ pháp này phải có một tiêu 
chuẩn, đó là người hiền chân thật. Chỉ có Hiền nhân, Quân tử mới có thể làm 
được.

Ở trong Phật pháp gọi Hiền là Bồ Tát Tam Hiền Vị. Các vị nên biết, Kinh 
Vô Lượng Thọ là Đại thừa, không chỉ là Đại thừa mà Đại thừa ngay trong Đại 
thừa, Nhất thừa ngay trong Nhất thừa, do đó chữ Hiền này tiêu chuẩn rất cao. 
Bồ Tát Tam Hiền Vị của Viên Giáo chính là Thập trụ, Thập hạnh, Thập hồi 
hướng ở trên Kinh Hoa Nghiêm. Viên Giáo Sơ trụ thì đã phá được một phẩm 
vô minh, chứng được một phần pháp thân, là Pháp Thân Đại Sĩ, họ mới có năng 
lực hộ trì đại pháp. Đại pháp nào vậy? Hộ trì đại pháp “Vô Lượng Thọ”, cũng 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

73

chính là hộ trì pháp môn Tịnh Độ. Pháp môn này không phải pháp môn thông 
thường, pháp môn này là pháp môn khiến cho tất cả chúng sanh chín pháp giới 
bình đẳng thành Phật. Bao gồm tất cả pháp môn đều không thể so sánh được 
với pháp môn này, chân thật là không thể nào so sánh được. Đây là pháp môn 
chí cao vô thượng cứu cánh viên mãn, ai có thể ủng hộ? Pháp Thân Đại Sĩ. Hiền 
Hộ là Bồ Tát Đẳng Giác, vậy thì càng không cần phải nói. Nếu dùng thân phận 
của Bồ Tát Đẳng Giác, chữ thánh đó chính là Phật, Phật chính là Thánh, Phật 
là Đại Thánh, dưới Phật đều là bậc Đại Hiền. Cho nên ý này không phải ảnh 
hưởng thông thường, chúng ta chân thật hiểu rõ mới không đến nổi hộ trì Phật 
pháp sai, dẫn sai phương hướng, vì như vậy thì vô cùng đáng tiếc, đó không 
những không phải hộ pháp mà là cản trở Phật pháp, chướng ngại Phật pháp, vậy 
thì sai rồi.

Hiền Hộ là đặc biệt đối với chính chúng ta, chúng ta chính mình học Phật 
pháp làm thế nào giữ gìn chính mình? Điểm này các vị đồng tu phải đặc biệt 
chú ý. Hiện tại không giống như thời xưa, thời xưa là thời đại quân chủ chuyên 
chế, tất cả lão bá tánh nghe lệnh của quốc vương, họ bảo bạn làm thế nào thì 
bạn phải làm như thế đó, nếu bạn làm trái thì là phạm vương pháp, cho nên con 
người không dám vượt qua, mỗi mỗi đều biết giữ quy củ, biết giữ gìn phép tắc. 
Vào lúc đó dạy học thì dễ dạy. 

Thí dụ như vào thời nhà Thanh (việc này không chỉ vào triều nhà Thanh, 
mà vào đầu năm dân quốc vẫn còn, những người tuổi tác như tôi đây còn có thể 
ghi nhớ, đại khái khoảng năm mười mấy - hai mươi của năm dân quốc, vào lúc 
đó tôi rất nhỏ, khoảng 6-8 tuổi, tôi vẫn còn có thể ghi nhớ), trong luật pháp có 
một điều gọi là “Thân quyền xử phân”. Điều pháp luật này là gì vậy? Thân 
quyền chính là cha mẹ của bạn có quyền phân xử bạn, “con cái này của tôi bất 
hiếu, tôi thỉnh cầu chính phủ đem đứa con này của tôi đi xử trảm”, chính phủ 
lập tức liền chấp hành, không cần thẩm phán. Cha mẹ nào mà không yêu thương 
con cái, cha mẹ cũng không cần bạn nữa thì bạn ở trong xã hội còn có thể làm 
người hay sao? Bạn không còn tư cách làm người, cho nên quốc gia lập tức 
chấp hành mệnh lệnh gọi là “Thân quyền xử phân”. Dường như sau năm dân 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

74

quốc thứ 20 thì đã phế bỏ đi điều này, không còn nữa nên con người liền bất 
hiếu cha mẹ, không sợ nữa. Thời trước có điều luật này nên không dám đắc tội 
với cha mẹ, cha mẹ vừa cáo trạng thì sẽ bị toi mạng, làm sao mà không sợ chứ? 
Hiện tại không còn điều luật này, con cái bất hiếu, làm càng làm quấy. Cho nên 
ngày trước lão sư Lý khi dạy học nói đến việc này thì rất cảm thán. Thầy hỏi 
tôi, tôi nói tôi vẫn còn có ấn tượng này, đầu năm dân quốc đích thực là còn có 
điều pháp luật như vậy. Thời đại chuyên chế có điều luật này thì được, thời đại 
dân chủ thì không được. Bạn thấy rất nhiều quốc gia dân chủ, người phạm trọng 
tội đều không có tử hình, cho nên mọi người phạm tội, làm gian làm trá, họ 
không sợ. Lần này tôi ở Âu châu, pháp luật của Âu châu thì không có việc này, 
tuy là nói từ bi, nhưng “từ bi đa họa hại, phương tiện xuất hạ lưu”, mang đến 
cho đại chúng xã hội rất nhiều khổ nạn. Nếu hiện tại muốn hộ pháp, cha mẹ 
không thể dạy bạn vì bạn không nghe, thầy giáo cũng không thể giúp bạn vì bạn 
cũng không nghe lời, chỉ làm ra vẻ phục tùng. Cho nên, ngày nay một thầy giáo 
giỏi muốn tìm một học trò biết nghe lời thì đến nơi nào để tìm? Tìm khắp thiên 
hạ cũng không tìm ra được một người.

Tôi chính mình cầu học, tôi theo lão sư Phương, theo Đại Sư Chương Gia, 
theo lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam không dễ dàng. Các Ngài có thể dùng tâm chân 
thành, tâm từ bi để dạy bảo chúng tôi là dựa vào cái gì? Bạn hỏi học lực của tôi, 
tôi đã nói rất rõ ràng với mọi người là tôi tốt nghiệp sơ trung, không đọc bất cứ 
sách gì, thời kỳ kháng chiến đều là chạy nạn, gặp được những vị này đều là hào 
kiệt đương thời. Những vị đại đức, đại trí tuệ này đã dựa vào cái gì để dạy tôi? 
Các Ngài quan tâm, chăm sóc tôi đến như vậy, tôi không có năng lực gì khác 
ngoài sự chân thành với lão sư và biết nghe lời, chỉ có hai điều kiện như vậy thì 
các Ngài đã chọn trúng rồi. Thái độ của ba vị lão sư dạy tôi gần như đều giống 
như nhau, đặc biệt dành ra thời gian để dạy riêng mình tôi, không cho tôi đến 
trường học nghe giảng. Nếu tôi đến trường học để nghe giảng thì Phương tiên 
sinh chẳng phải tiết kiệm được rất nhiều thời gian, hà tất chủ nhật mỗi tuần chỉ 
dạy riêng cho một mình tôi hai giờ đồng hồ? Đến sau này tôi vô vàn cảm kích 
thầy, vì thầy hộ pháp, bảo hộ tôi, sợ tôi ở trong trường học quen biết nhiều lão 
sư, quen biết nhiều bạn học, nghe được rất nhiều những học thuyết xen tạp 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

75

không cần thiết thì sẽ làm cho đầu óc rối tung, thì liền bị xen tạp, thầy sẽ không 
cách gì dạy được, cho nên thầy không cho phép tôi tiếp cận những giáo thọ 
khác, không cho phép tôi quen biết với các bạn học, chỉ dạy một mình tôi. Tôi 
tiếp xúc Phật pháp, gặp được Đại Sư Chương Gia cũng như vậy, Đại Sư Chương 
Gia cũng dạy một mình tôi, chủ nhật mỗi tuần dạy cho tôi hai giờ đồng hồ, ở 
trong phòng khách nhỏ của Ngài, cũng là một người dạy một người, ba năm 
đều như vậy. Nền tảng Phật pháp của tôi là do Đại Sư Ngài định đặt. 

Về sau thân cận lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam thì càng nghiêm khắc hơn, ngoài 
thầy ra, bất cứ người nào giảng Kinh thuyết pháp cũng không cho phép nghe; 
xem Kinh Phật, xem sách vở khác, nếu không được sự đồng ý của thầy thì 
không được xem. Không chỉ là như vậy, ngày trước tôi học triết học với Phương 
tiên sinh, học Phật với Đại Sư Chương Gia ba năm, thầy nói, thầy thảy đều 
không thừa nhận, tôi bước vào cửa của thầy thì phải bắt đầu lại từ đầu. Thầy 
hạn chế tôi năm năm, tôi quyết định phải tuân thủ. Con người của tôi không có 
thứ gì giỏi cả, chỉ thành thật, nghe lời và tôi nỗ lực học năm năm. Thực tế mà 
nói, tôi tuân thủ phương pháp này của thầy nửa năm thì có lợi ích, chính mình 
liền có cảm xúc rất sâu, vọng niệm ít đi. Bạn không nghe bất cứ thứ gì, bạn 
không thể thấy bất cứ thứ gì thì vọng niệm ít. Sau khi vọng niệm ít đi thì trí tuệ 
phát triển, cũng chính là thông minh hơn lúc trước, nghe thứ gì thì nghe được 
thông suốt hơn, nghe được sâu sắc hơn; nhìn thứ gì so với cách nhìn trước đây 
cũng đều không như nhau, có một chút trí tuệ nhỏ. Tôi rất cảm kích lão sư Lý, 
thầy yêu cầu tôi năm năm, tôi tăng thêm một lần, tôi tuân thủ mười năm. Cho 
nên, tôi giảng Kinh trên giảng đài, mười năm trước hoàn toàn chiếu theo quy 
củ, sau mười năm thì mới muốn sao thì làm được vậy, tất cả đều trôi chảy. Mọi 
người hỏi, trí tuệ của ông từ đâu mà có vậy? Do nền tảng xây được tốt, bạn 
không có nền tảng này thì làm sao được? Lão sư khéo bảo hộ, tôi chân thật gặp 
được Hiền Hộ bảo hộ tôi, còn chính bản thân tôi thì chịu tuân thủ. 

Nhiều năm đến nay tôi hoằng pháp trên thế giới rất là khổ cực, chỉ một 
mình, không có một trợ thủ, cho nên mỗi lần trở về Đài Loan, tôi đều đến Đài 
Trung để thăm lão sư. Mỗi lần đi gặp thầy, tôi đều nhắc thầy bồi dưỡng thêm 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

76

vài học trò nữa, chúng tôi ở bên ngoài hoằng pháp mới có trợ thủ. Lão sư đều 
gật đầu nói: “Đúng rồi! Là cần thiết”. Đại khái tôi đã nói tổng cộng mười mấy 
lần, sau cùng lão sư nói với tôi: “Ông tìm học trò giùm tôi đi”. Sau khi nghe 
câu trả lời này của thầy, về sau tôi không dám nhắc đến nữa, vì sao vậy? Không 
tìm ra học trò này. Tôi biết, tìm được người biết nghe lời thành thật như tôi, 
phục tùng 100% thì tìm không ra, nên về sau không dám nói đến nữa. Thật là 
không thể tìm ra, tôi đến nơi đâu để mà tìm? Về sau ở Washington DC, tôi gặp 
được lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, chân thật là gặp được tri âm. Cả đời của cụ ấy 
hoằng dương bộ Kinh này, tôi cũng hoằng dương bộ Kinh này, cho nên khi vừa 
gặp mặt là vô lượng hoan hỉ, chân thật là như bạn quen cũ. Chúng tôi thảo luận 
sự gian nan hội tập của Hạ lão và sự hoằng truyền rất khổ cực. Tôi đem đoạn 
lịch sử của bộ Kinh này ở Đài Loan nói cho lão Hoàng Niệm Tổ nghe, Hoàng 
Niệm lão liền khích lệ tôi, Học Hội Tịnh Tông là do Hạ Liên Công đề xướng, 
thế nhưng không thể gầy dựng ở Trung Quốc, ông hy vọng tôi ở nước ngoài 
phát khởi Học Hội Tịnh Tông. Vì vậy, Học Hội Tịnh Tông chúng ta là do lão 
cư sĩ Hoàng Niệm Tổ đề xướng, khuyên bảo tôi. Chúng ta ở nước ngoài có cái 
duyên này, đến khắp nơi thành lập Học Hội Tịnh Tông, ông rất là hoan hỉ. 

Việc hộ pháp này chân thật không dễ dàng, chúng ta ở vào thời đại này 
nhất định phải khéo giữ chính mình, bảo hộ chính mình. Biết bảo hộ chính mình 
thì nhất định mỗi ngày đọc tụng Kinh điển, tư duy nghĩa Kinh, y giáo phụng 
hành, có như vậy thì thân - khẩu - ý ba nghiệp của chúng ta mới có thể không 
phạm phải lỗi lầm, chính mình có định có huệ thì không thể bị cảnh giới bên 
ngoài xoay chuyển. Trên Kinh Lăng Nghiêm, Thế Tôn nói với chúng ta, thời 
kỳ Mạt Pháp (cũng là thời đại này của chúng ta) “tà sư nói pháp nhiều như cát 
sông Hằng”. Những gì là tà sư, các vị có thể nhận biết hay không? Sáu căn 
chúng ta tiếp xúc với cảnh giới bên ngoài, hễ là có thể cám dỗ được chúng ta, 
mê hoặc chúng ta, khiến cho chúng ta rời khỏi chánh pháp thì đều là tà sư. Bạn 
ra chợ đi qua một vòng, xem qua một số sản phẩm mới, vừa nhìn thì liền động 
tâm, lòng tham nổi lên, cái tâm được mất liền nổi lên, đó đều là tà sư. Không 
phải một người nói chuyện mới là tà sư, mà những thứ bày ra trước mắt thảy 
đều là tà sư. Phim ảnh truyền hình, tất cả quảng cáo, thậm chí đến hiện tại chúng 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

77

ta đi trên đường, bạn xem thấy một số thành niên thời trang mặc trên người, 
những bức vẽ trên áo đều là yêu ma quỷ quái, đó đều là tà sư, vì làm cho bạn 
xem thấy động tâm. Bạn phải nên biết, tà sư lớn nhất, ma vương lớn nhất là thứ 
gì vậy? Là truyền hình. Những tiết mục biểu diễn trong truyền hình đều là bạo 
lực, sắc tình, yêu ma quỷ quái, làm cho những trẻ thơ nhỏ tuổi mỗi ngày xem 
thấy nó thảy đều bị ma vương thả một lưới gom gọn, đó chính là tà sư nói pháp. 
Có phương pháp gì phòng bị không? Không cách gì phòng bị, đặc biệt là ở 
ngoại quốc ngày nay, nhất là ở nước Mỹ (nước này thì tôi tương đối tường tận 
hơn), học sinh tiểu học nước Mỹ đã dùng máy vi tính, làm bài tập đều dùng vi 
tính, mỗi một học sinh đều có vi tính, trong vi tính thì có đủ thứ trong đó, bất 
cứ tiết mục gì chúng cũng đều có thể truy cập được, cho nên trong đầu của 
chúng những thứ kỳ quái thảy đều có. Chúng xem nhiều rồi, nghe nhiều rồi, 
tiếp xúc nhiều rồi, cha mẹ không cách gì dạy, thầy giáo cũng không cách gì dạy, 
chúng hiểu được nhiều hơn so với bạn, cho nên có thứ gì bắt chước theo thứ đó, 
vậy còn có thể dạy không? 

Mấy mươi năm trước, tôi đã từng nghe tiên sinh Đông Phương Mỹ nói 
qua một câu, có người hỏi thầy: “Nước Mỹ ngày nay là nước mạnh nhất trên 
thế giới, tương lai có thể bị diệt vong hay không?”. Thầy nói: “Nhất định sẽ bị 
diệt vong. Trên thế giới không có nước nào là vĩnh viễn dài lâu, La Mã cũng đã 
bị diệt vong”. Họ hỏi: “Nhân tố đầu tiên bị diệt vong là gì vậy?”. Phương tiên 
sinh không hề do dự mà nói: “Đó là truyền hình” (vào lúc đó máy vi tính còn 
chưa có). Vi tính, truyền hình, những thứ này khi vừa mở ra thì là tà sư nói 
pháp, bạn nói xem, còn có thể được hay sao? Cho nên tôi khuyên bảo các đồng 
tu, nếu bạn chân thật muốn bảo hộ chính mình thì không xem báo chí, không 
nghe phát thanh, không xem truyền hình, nơi không cần thiết thì không nên đi. 
Đại đức xưa thường hay dạy bảo chúng ta: “Biết ít việc, phiền não ít”, những 
việc không cần thiết để biết thì không nên nghe, không cần phải biết, như vậy 
tâm địa mới thanh tịnh. “Người biết nhiều nơi thị phi nhiều”, bạn quen biết 
nhiều người thì thị phi sẽ nhiều. Cho nên vào thời xưa, hoàn cảnh tu học là ở 
trong núi sâu. Bạn đến Trung Quốc xem, đạo tràng đều là xây dựng ở trong núi 
lớn, nếu bạn muốn đi đến đạo tràng, bạn phải đi đường mất mấy ngày, bạn 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

78

không có thành ý đó thì bạn sẽ không đi, cho nên đạo tràng tu học gọi là “Lan 
Nhã”, tiếng Ấn Độ gọi là “A Lan Nhã”, dịch thành ý nghĩa Trung Quốc là chốn 
thanh tịnh, chính là một hoàn cảnh rất thanh tịnh. Thế nhưng hiện tại giao thông 
thuận tiện, đạo tràng lớn ở Trung Quốc đều mở lộ để đi, du khách đến tấp nập 
không ngừng, đạo tràng đó làm sao có thể tu hành? Không cách gì tu hành! Đạo 
tràng đều biến thành thắng địa tham quan du lịch. Chúng ta dùng con mắt kinh 
tế hiện đại mà nói thì rất tốt, tôi cũng rất tán thành. Khi tôi gặp mặt Bộc Lão, 
tôi liền nói với ông: “Tốt lắm, thay quốc gia kiếm ngoại tệ”, có gì không tốt 
đâu? Là việc tốt! 

Đạo tràng chân thật tu hành phải xây mới, chúng ta tìm một nơi khác 
không có người đi để xây đạo tràng, xây trường học hiện đại hóa, xây thôn về 
hưu hiện đại hóa cho người già. Tôi từ lâu đã đề xướng “Thôn Di Đà” chính là 
đạo tràng mô hình mới của thế kỷ 21. Đạo tràng xưa thì phải nên để làm nơi 
tham quan du lịch, làm thành nơi giáo dục phổ độ chúng sanh, vậy thì vô lượng 
công đức. Cho nên, phải hiểu nên làm thế nào để hộ trì. Hộ trì phải có định, 
phải có huệ, không có định huệ thì không thể nói đến hộ pháp. 

Phật là người đại trí tuệ, Phật là người đại từ bi, phương pháp dạy bảo cho 
chúng ta thì quá nhiều, nếu chúng ta có thể thể hội được tâm ý của Phật, một 
mảng khổ tâm của Phật… Bạn nghĩ xem, mỗi ngày chúng ta cần phải đọc tụng 
thời khóa sớm tối, trong thời khóa chúng ta đọc đến Tứ Hoằng Thệ Nguyện, Tứ 
Hoằng Thệ Nguyện dạy cho chúng ta phải làm như thế nào để bảo vệ chính 
mình, làm thế nào khế nhập đại đạo Bồ Đề? Nguyện thứ nhất là dạy bạn phát 
tâm Bồ Đề: “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”, bạn phải phát ra tâm này. 
Tâm này vừa phát ra thì không vì chính mình, thân thể này của ta sống ở thế 
gian này vì ai mà sống vậy? Tôi thường nghe rất nhiều người nói: “Cả đời này 
vì ai mà khổ, vì ai mà bận rộn”. Lời nói này nghe rất bi ai, cả đời của bạn rốt 
cuộc là vì ai? Khổ cực cả đời cuối cùng cũng chỉ một mảng không, đều cho 
người khác, ai có thể mang đi được? Mỗi ngày khổ cực khó nhọc buôn bán, sau 
cùng rơi vào tay người khác, cảm khái vô hạn! Người học Phật như chúng ta 
thì không hề gì, chúng ta vì Phật pháp, vì chúng sanh, như vậy thật nhiều ý 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

79

nghĩa, có nhiều giá trị. Chúng ta là vì tất cả chúng sanh mà sống ở thế gian này, 
vì Phật pháp, vì chánh pháp trường tồn thế gian, chúng ta làm công tác tiếp nối 
huệ mạng của Phật. Nếu như vì chính mình thì sao? Vì chính mình thì sớm vãng 
sanh là tốt hơn, đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, bạn xem thấy y chánh trang 
nghiêm trên Kinh đã nói, hà tất phải ở thế gian này chịu khổ? Vì chính mình thì 
đã đi từ sớm rồi! 

Thân thể này còn có thể dùng thì thay thế chúng sanh phục vụ nhiều thêm 
một ngày, giúp đỡ họ nhiều hơn. Tuy là phục vụ, tuy là giúp đỡ, nhưng làm mà 
không làm, tuyệt đối không tính công, tuyệt đối không hề nói tôi đã làm rất 
nhiều sự việc. “Phàm hễ có tướng đều là hư vọng!”. Tâm địa trong sạch, thanh 
tịnh, không nhiễm một trần, trong ngoài thông suốt, đó chính là trải qua đời 
sống của Phật Bồ Tát. Chúng ta phải phát ra tâm này. Sau khi phát tâm, đức 
hạnh thứ nhất là đoạn phiền não: “Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn”. Thứ rõ 
ràng nhất là danh vọng lợi dưỡng, năm dục sáu trần chúng ta phải buông bỏ. 
Tài-sắc-danh-thực-thùy, Phật gọi là năm gốc rễ của địa ngục, có một điều thì 
bạn không thể ra khỏi ba cõi, năm điều thảy đều đầy đủ vậy thì còn gì để nói 
nữa hay không? Mười phương chư Phật có kéo cũng kéo không nổi. Cho nên 
bạn nhất định phải nên hiểu, phải đoạn phiền não trước, phải đoạn trừ tập khí, 
cho nên phương pháp thầy giáo dạy cho chúng ta đều là một loại phương tiện 
khéo léo đoạn trừ phiền não tập khí. Thầy giáo dạy chúng ta, chúng ta phải vâng 
giữ, chúng ta phải làm theo. 

Có lẽ có đồng tu nói, vận may của Ngài rất tốt nên gặp được mấy vị lão 
sư giỏi, chúng tôi không gặp được, vậy ai dạy chúng tôi đây? Trên Kinh Vô 
Lượng Thọ dạy bạn thì đủ rồi, còn chu đáo, còn viên mãn hơn so với ba thầy 
giáo dạy tôi. Bạn tỉ mỉ mà đọc tụng, tỉ mỉ mà tìm hiểu, y theo lời dạy mà làm 
thì bạn có thể thành đại thánh đại hiền, làm sao có thể nói chúng ta không gặp 
được thiện tri thức? Ngày nay chúng ta gặp được là A Di Đà Phật. Kinh Vô 
Lượng Thọ chính là A Di Đà Phật. Kinh Vô Lượng Thọ có mặt ở nơi đây chính 
là Phật A Di Đà ở ngay nơi đây, bạn có thể đọc tụng, bạn có thể y theo lời dạy 
mà làm, bạn là đệ tử thứ nhất của Phật A Di Đà. Việc này trên Kinh giảng nói 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

80

rất rõ ràng. Đệ tử thứ nhất của A Di Đà Phật thì rất siêu tuyệt, tất cả chư Phật 
xem thấy bạn đều tôn kính ba phần đối với bạn, vì sao vậy? Bạn là học trò của 
Phật A Di Đà nên đãi ngộ đặc biệt, bởi vì mỗi một vị Phật đều tôn kính A Di 
Đà Phật, mà tôn kính A Di Đà Phật thì cũng sẽ tôn kính học trò của A Di Đà 
Phật, đó gọi là thật tôn kính. Tôn kính A Di Đà Phật mà xem thường học trò 
của A Di Đà Phật, đó chính là đại bất kính đối với A Di Đà Phật, sự tôn kính 
đó là giả. Chúng ta yêu thương một người nào, món đồ mà người đó thích thì 
chúng ta cũng phải giữ gìn nó, đó là chân thật tôn kính họ. Chúng ta phải hiểu 
rõ đạo lý này, mới biết được phải nên làm như thế nào, tu học ra sao. Phiền não 
đoạn, trí tuệ thêm lớn, sau khi trí tuệ thêm lớn rồi thì mới học nhiều pháp môn, 
“pháp môn vô lượng thệ nguyện học”, hay nói rõ hơn, việc này chúng ta phải 
rất tường tận, chúng ta nương theo một bộ Kinh Vô Lượng Thọ, phải đem phiền 
não của chính mình đoạn hẳn. Nếu phiền não chính mình vẫn chưa đào thải hết 
thì ta chỉ tuân thủ một môn này, chỉ một bộ Kinh này. Ở trên Kinh này Phật dạy 
bảo chúng ta việc phải nên làm chúng ta chăm chỉ nỗ lực mà làm; việc không 
nên làm chúng ta nhất định không nên đi làm, đó là biết nghe lời, đó chính là 
học trò tốt của A Di Đà Phật. Lúc nào phiền não giảm, trí tuệ thêm lớn rồi thì 
mới học rộng nghe nhiều. 

Thực tế mà nói, hoàn cảnh mà ngày nay chúng ta đang ở không tốt, sáu 
căn tiếp xúc với cảnh giới bên ngoài không có thứ nào là không mê hoặc, sức 
cám dỗ rất là to lớn. Bạn ở trong hoàn cảnh này mà không bị mê hoặc thì bạn 
là người tái sanh, nhất định không phải là người thông thường. Cho nên ở ngay 
trong hoàn cảnh lớn này, người bị mê hoặc, chúng ta phải biết đó là người bình 
thường, nếu như họ không bị mê hoặc thì họ là không bình thường. Không bình 
thường có hai trường hợp, một là người đần độn, ngu độn, không còn cảm giác 
nên không bị mê hoặc; một là Phật Bồ Tát tái sanh. Ngoài hai trường hợp này 
ra, làm gì còn có người không bị mê hoặc bởi danh vọng lợi dưỡng, tài-sắc-
danh-thực-thùy bên ngoài chứ? Không thể có được. Cho nên chúng ta xem thấy 
người mê hoặc này, chúng ta phải sanh tâm thương xót, nhất định không nên 
trách cứ họ, vì họ là một người bình thường, họ không phải là người phi thường. 
Nếu họ chân thật giác ngộ thì họ sẽ hồi đầu, họ không giác ngộ thì sao? Thì sẽ 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

81

tiếp tục mê, càng mê càng sâu, trong Kinh Phật thường gọi là “kẻ đáng thương”. 
Do đó, tôi thường hay khuyên một số đồng tu chúng ta, một đời một kiếp này 
của chúng ta phải ôm chặt lấy một bộ Kinh Vô Lượng Thọ, phải một môn thâm 
nhập. Lúc nào thì ta mới học rộng nghe nhiều? Đến thế giới Cực Lạc. Chưa đến 
Thế giới Cực Lạc thì ta chỉ một môn thâm nhập, đến Thế giới Cực Lạc thì ta 
học rộng nghe nhiều, ta cái gì cũng muốn học, vô lượng vô biên pháp môn, tất 
cả ta đều muốn học. Hiện tại ta không thể học, nếu hiện tại muốn học thì sẽ học 
loạn cả, thì không thể đến được Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Hiện nay điều 
quan trọng hàng đầu của chúng ta là phải nắm chắc phần đến được Thế giới Tây 
Phương Cực Lạc, nhất định vãng sanh. Cho nên hai nguyện đầu của tứ hoằng 
thệ nguyện, bây giờ chúng ta phải nỗ lực làm, hai nguyện sau đến Thế giới Tây 
Phương Cực Lạc hoàn thành. Ta chia làm hai phần, “học pháp môn, thành Phật 
đạo” là việc đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, hiện tại ngay trong đời này ta 
chỉ làm hai nguyện đầu. 

Phát đại tâm, đoạn phiền não, đó là khéo giữ chính mình, là chân thật hộ 
niệm chính mình. Trong Kinh này, khi vừa mở đầu Phật đã đề ra cương lĩnh 
cho chúng ta. Cương lĩnh này vô cùng quan trọng, phần sau Kinh văn sẽ nói tỉ 
mỉ. Cương lĩnh này là khéo giữ gìn ba nghiệp. Câu thứ nhất là “khéo giữ khẩu 
nghiệp, không nói lỗi người”, chúng ta nhất định phải tuân thủ. Người khác nói 
lỗi lầm của chúng ta, làm nhục chúng ta, phỉ báng chúng ta, hãm hại chúng ta, 
thậm chí giết hại chúng ta, chúng ta dứt khoát không được oán hận, nhất định 
phải không oán trời, không trách người, không có một chút ý niệm oán hận, 
luôn luôn giữ cho tâm thanh tịnh bình đẳng, bạn mới có thể giác ngộ. Giống 
như Ấn Quang Đại Sư dạy chúng ta, trong mạng của ta phải chịu cái nạn này 
thì phải nên tiếp nhận, thì bạn có điều gì đáng để oán trời, trách người chứ? 
Cam tâm tình nguyện tiếp nhận để tiêu bớt tai ách của mình, tiêu bớt nghiệp 
chướng của chính mình. Ý niệm này của chúng ta chuyển được như vậy, thì 
người hãm hại ta, làm nhục ta, phỉ báng ta không có tội. Không những không 
có tội mà còn có công đức, vì sao vậy? Họ thành tựu hạnh nhẫn nhục Ba La 
Mật cho ta, đó là công; lại tiêu tai thay ta, đây là đại ơn đại đức. Nếu như chúng 
ta có tâm niệm như người thế gian, hận họ, trả thù họ thì thật là đáng sợ, oan 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

82

oan tương báo không bao giờ dứt, vậy thì sai rồi. Cho nên Phật và Bồ Tát, tâm 
luân hồi và tâm đạo trong khoảng một niệm, bạn vừa chuyển qua thì tất cả thế 
gian này thảy đều là thiện tri thức. Nếu bạn không chuyển được thì ngay cả Phật 
Bồ Tát cũng không phải là tri thức. Người khác mắng ta thì có đáng gì chứ, 
người mắng Phật nhiều hay ít vậy? A Di Đà Phật là “Phật trung chi vương”, 
bạn xem, người hủy báng A Di Đà Phật nhiều hay ít? A Di Đà Phật cũng bị hủy 
báng, huống hồ chúng ta chỉ là một đệ tử nhỏ của Phật A Di Đà thì có đáng gì? 
Nhất định phải hiểu được đạo lý này. Cho nên chúng ta quyết định phải lấy đức 
báo oán, thành tựu đức hạnh của chính mình, thành tựu đạo nghiệp của chính 
mình, đó là bạn chân thật hộ trì chính mình. Cho dù người ta nói thế nào, chúng 
ta tán thán đối với người, chúng ta luôn báo ân đối với người, cho nên bạn nhất 
định tri ân thì bạn mới biết báo ân. Người mà hủy báng hãm hại bạn thì có ân 
gì với bạn vậy? Họ tiêu nghiệp chướng thay ta, đó chính là ân, bạn không biết 
thì bạn làm sao biết báo ân? Bạn biết được rồi thì mới biết được nghiệp chướng 
từ vô thỉ kiếp đến nay, phiền não nghiệp chướng này là chướng ngại tương lai 
chúng ta vãng sanh, sau khi tiêu trừ hết rồi thì vãng sanh không chướng ngại, 
tương lai chúng ta đứng mà vãng sanh, ngồi mà vãng sanh. Việc này lúc trước 
tôi đã có nói qua, người giảng Kinh chúng ta vãng sanh, sau khi vừa giảng xong 
bộ Kinh, chắp tay xá chào mọi người, “Tôi phải đi đến Thế giới Cực Lạc đây!”, 
vừa ngồi xuống thì đi, bạn xem, vậy tự tại dường bao! Ai có thể làm được? 
Người tiêu hết nghiệp chướng thì có thể làm được, cho nên nhiều người thay ta 
tiêu nghiệp chướng, ta cảm kích còn không hết, báo ân còn không kịp, không 
luận họ dùng bất cứ thủ đoạn nào đối với ta, họ đều là đại ân nhân của ta, đều 
là đại ân đại đức. Việc này là Phật dạy cho chúng ta, nếu Phật không dạy chúng 
ta thì làm gì chúng ta biết được chứ? Đó chính là thọ dụng mà ta học Phật, là 
công đức lợi ích mà ta học Phật. Ta có được một chút lợi ích, ta phải chung 
hưởng cùng với mọi người. Các vị đều phải giác ngộ! Bạn xem, cả đời này của 
bạn tâm địa thản nhiên, không có lo buồn, không có vướng bận, không có phiền 
não, trải qua ngày tháng rất tự tại. Bạn xem người thế gian, nét mặt mỗi người 
đều rất khổ, tôi thì không có bị thứ khổ nào, an vui không gì bằng. Vì sao bạn 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

83

khổ đến như vậy? Ý niệm của bạn không có chuyển đổi, cho nên bạn có khổ, 
khi chuyển đổi ý niệm rồi thì an vui. 

Cảnh giới của tôi mỗi năm một tốt hơn, mỗi năm xả được càng thanh tịnh 
hơn. Năm trước, các vị thính chúng bên đây cúng dường tôi, mỗi ngày mang 
đem về cả đống bao thư cúng dường, dần dần lấy ra từng cái, còn phải đếm hết 
nửa ngày, phiền não chết người. Cho nên, bắt đầu từ năm ngoái tôi đã không 
nhận nữa, tất cả sự cúng dường đều quy về cho thường trụ, một phân tiền cũng 
không lấy, bạn xem, rất tự tại! Không còn việc gì, không cần phải đếm tiền nữa. 
Không tiền có chỗ rất hay, đó là bất cứ người nào cũng không thể hỏi tôi để 
quyên tiền, chỗ nào đó muốn xây chùa, muốn đắp tượng Phật, tôi nói tôi không 
có tiền, bạn nói xem, tôi tự tại dường bao! Pháp tôi cũng không có, hiện tại nếu 
có ai hỏi tôi về Kinh sách, băng thu âm, băng ghi hình, tôi nói không có, một 
cuốn cũng không có, không tiền thì không làm. Bạn cần thì đến Cư Sĩ Lâm lấy, 
đến Học Hội Tịnh Tông lấy, họ thì có. Bạn nghĩ xem, tôi rất tự tại, rất an vui, 
vạn duyên buông bỏ, không nhiễm một trần, thật là trải qua đời sống đại tự tại. 

Hiểu được hộ pháp, biết được làm thế nào để hộ pháp, bạn biết được hộ 
trì chính bạn thì bạn chính là hiền nhân, bạn đã vào được Bồ Tát vị. Ở trong 
Phật pháp, biểu pháp thông thường nhất là nói về việc hộ trì này. 

Phật pháp Trung Quốc đích thực ra là vượt xa hơn Ấn Độ, chúng ta phải 
tường tận. Sau khi Phật pháp truyền đến Trung Quốc, không những khai hoa 
kết trái ở Trung Quốc vượt qua hơn rất nhiều so với Ấn Độ. Trên thực tế, ngay 
trong Tổ sư đại đức nhiều đời Trung Quốc, có rất nhiều vị là Bồ Tát cổ Phật tái 
sanh, ứng hóa đến. Gần đây nhất mọi người đều biết, Đại Sư Ấn Quang là Bồ 
Tát Đại Thế Chí ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc tái sanh, rất rõ ràng. Trong 
lịch sử ghi chép Đại Sư Trí Giả là Thích Ca Mâu Ni Phật tái sanh, Vĩnh Minh 
Diên Thọ là A Di Đà Phật tái sanh, Bác Đại Sĩ là Bồ Tát Di Lặc tái sanh, Hòa 
Thượng Bố Đại cũng là Bồ Tát Di Lặc tái sanh. Phật Bồ Tát ứng hóa ở khu vực 
Trung Quốc này đời đời đều có. Phật Bồ Tát đối với người của khu vực này đặc 
biệt ái hộ. Việc ái hộ này cũng có đạo lý, người ở khu vực này dễ dàng giác 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

84

ngộ, hơn nữa người giác ngộ lại rất nhiều, cho nên mới có cảm ứng tương thông 
với Phật Bồ Tát. Đạo tràng của Trung Quốc chúng ta không giống như đạo tràng 
ở Ấn Độ. Các vị bước vào điện Phật giáo ở Trung Quốc được xây dựng chính 
qui, kiến trúc đầu tiên là điện Thiên Vương. Trong điện Thiên Vương thờ Thần 
Hộ Pháp là ý gì vậy? Dạy bạn giữ gìn chính bạn, dạy cho bạn cách làm thế nào 
để giữ gìn chính mình. Bạn phải hiểu rõ đạo lý này. Trong Phật giáo không có 
một chút gì mê tín, giáo dục trăm ngàn năm trước của Phật giáo đã đi đến nghệ 
thuật hóa cao độ, đem nghệ thuật cùng giáo học tập hợp thành một thể. Giáo 
dục hiện tại vẫn còn chưa có thể làm đến được tròn đầy, Phật pháp chúng ta vào 
mấy ngàn năm trước đã làm đến được rồi. Việc này nếu không phải là trí tuệ 
cao đẳng thì không thể làm được. Nếu chúng ta có thể lý giải, có thể thông đạt, 
không những không thể cô phụ khổ tâm của Tổ sư đại đức, mà còn phải đem 
nó mở mang rộng lớn, phổ độ tất cả chúng sanh trên toàn thế giới. Cho nên, 
giáo học của Phật pháp không nhất định phải dùng lời nói. 

Trong điện Thiên Vương thờ cúng năm hình tượng của Phật Bồ Tát. 

Thứ nhất là Bồ Tát Di Lặc. Vừa bước vào cửa chùa, vị đầu tiên đối diện 
với bạn là Bồ Tát Di Lặc. Bồ Tát Di Lặc không làm theo hình tượng là người 
Ấn Độ, mà tạo ra hình tượng Hòa thượng Bố Đại. Cái ý này càng rõ ràng tường 
tận, càng viên mãn. Tượng Bồ Tát Di Lặc Ấn Độ cùng với tượng Bồ Tát Quán 
Âm là đầu đội mão Tỳ Lư. Nếu như các vị đến cung Doanh Hòa của Bắc Kinh 
xem tượng của Bồ Tát Di Lặc, bạn sẽ không nhận ra Ngài là Bồ Tát Di Lặc, bạn 
thấy tượng đó của Ngài giống như Văn Thù, lại giống như Phổ Hiền, bạn không 
biết được đó là Bồ Tát Di Lặc. Chúng ta đều quen cho Hòa thượng Bố Đại là 
Bồ Tát Di Lặc, nếu Ngài biến ra một thân khác thì chúng ta không nhận ra. 

Ý nghĩa mà Hòa thượng Bố Đại biểu thị rất rõ ràng, bạn thấy cái bụng của 
Ngài rất to, đó là dạy bạn độ lượng phải lớn, phải có thể bao dung, nhà Phật 
chúng ta thường giảng “tâm bao thái hư, lượng khắp pháp giới”, Bồ Tát Di Lặc 
hiện ra cái ý này, chính là “tâm bao thái hư, lượng khắp pháp giới”, bất cứ thứ 
gì cũng đều có thể bao dung. Nếu bạn muốn học Phật, việc thứ nhất bạn phải 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

85

mở rộng tâm lượng, tâm lượng phải lớn, tâm lượng nhỏ không có tư cách học 
Phật. Thứ hai là miệng Ngài thường nở nụ cười, “mặt cười đón người”, đó là 
biểu thị từ bi, cho nên trong Phật pháp nói là “Từ bi là gốc, phương tiện là 
cửa”. Di Lặc Bồ Tát để ở ngay tâm chính là dạy cho bạn bước vào cửa Phật là 
lấy từ bi làm gốc, phương tiện làm cửa, dạy bạn sanh tâm bình đẳng, thành tựu 
tướng an vui, không luận đến nơi đâu đều là một mảng hoan hỉ, hiển lộ ra đại 
từ đại bi. 

Sau hình tượng Bồ Tát Di Lặc, hai bên là Tứ Đại Thiên Vương. 

Thứ hai là Đông Phương Trì Quốc Thiên Vương. Danh hiệu là biểu pháp, 
bạn phải hiểu được cái ý này. Trì là giữ gìn, Quốc là quốc gia, bạn liền nghĩ đến 
hàm nghĩa trong hai chữ Trì Quốc, làm thế nào bạn có thể bảo trì cả đời này của 
chính mình, thành tựu đạo đức học vấn của chính mình mà không bị hư hại, 
chính bạn giữ gìn chính bạn; làm thế nào giữ gìn cả nhà bạn hạnh phúc mỹ mãn, 
không đến nỗi làm cho gia đình hư hại; làm thế nào giữ cho sự nghiệp của bạn 
được thành công thuận lợi; làm thế nào gìn giữ xã hội an định phồn vinh; làm 
thế nào giúp cho quốc gia giàu mạnh; làm thế nào thúc đẩy thế giới hòa bình, 
đều là ý nghĩa bao hàm ở trong Trì Quốc Thiên Vương. Bạn thấy ý nghĩa đó 
viên mãn dường nào! Bạn nhìn thấy Ngài thì liền nghĩ ngay đến những việc 
này. Ngài dạy cho chúng ta then chốt nguyên tắc tu hành, biểu thị của Ngài ở 
chỗ nào vậy? Trên tay cầm cây đàn Tỳ Bà, đó chính là sự biểu thị. Nếu bạn 
muốn đạt đến mục tiêu ở trên, thì bạn nhất định phải học trung đạo. Tỳ Bà biểu 
thị trung đạo, bạn thấy sợi dây đàn đó, nếu chùng thì không kêu, căng thì bị đứt, 
nhất định phải chỉnh đến vừa thích hợp thì âm luật mới có thể phát ra. Trên tay 
Ngài cầm cây đàn Tỳ Bà biểu thị cái ý này, không phải Trì Quốc Thiên Vương 
mỗi ngày thích đàn Tỳ Bà, hiểu vậy thì sai rồi, làm gì có việc đó.

5Ngài dùng phương pháp này để biểu thị nhắc nhở bạn là phải hành trung 
đạo (nhà Nho gọi là trung dung, nhà Phật gọi trung đạo), đối nhân xử thế tiếp 

5 Bắt đầu đĩa 6



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

86

vật nhất định phải làm đến được vừa vặn thích hợp, không được quá đáng, cũng 
không được bất cập. Bạn xem, đều là biểu thị trên cây đàn Tỳ Bà. Bạn hiểu 
được ý nghĩa này, bạn vừa nhìn thấy Ngài thì chẳng phải học qua một bài học 
rồi sao? Vội vàng phải đảnh lễ Ngài, cảm tạ Ngài đã dạy bảo ta, cần gì phải nói 
chứ? 

Thứ ba là Nam Phương Thiên Vương.  Nam Phương Thiên Vương gọi là 
Tăng Trưởng. Ý nghĩa của Tăng Trưởng chính là tiến bộ, đức hạnh của bạn mỗi 
năm phải tiến bộ, trí tuệ mỗi năm cũng thêm lớn, nếu nói mỗi năm thì quá dài, 
mỗi tháng thêm lớn, mỗi ngày thêm lớn, năng lực của bạn, thậm chí đến phẩm 
chất đời sống của bạn đều phải nâng cao mỗi ngày. Phật pháp không lạc hậu, 
Phật pháp luôn cầu tiến, cho nên Ngài đại biểu tinh tấn. Nhà Nho chúng ta nói 
là “một ngày mới, ngày ngày mới, lại ngày mới”. Ngày ngày mới là tiến bộ, 
trong Phật pháp gọi là dõng mãnh tinh tấn. Hiện tại có người nói, Phật pháp 
chúng ta phải đi kịp thời đại. Tôi nghe qua cảm thấy rất đau lòng, vì sao Phật 
pháp phải đi kịp thời đại? Phật pháp là lãnh đạo thời đại, đi theo sau thời đại thì 
chúng ta sai rồi, bạn là dẫn đầu thì làm sao bạn có thể đi theo sau người chứ? 
Nếu còn lạc hậu nữa thì thật không còn gì để nói, làm gì có đạo lý này? Phật 
pháp là trí tuệ cứu cánh viên mãn, chỉ đạo thế giới này, mãi mãi đứng đầu của 
thời đại, không phải là ở sau. 

Ngày nay Phật pháp chúng ta hư hại đến như thế này, bốn chúng đệ tử 
chúng ta phải chịu trách nhiệm, rất là hổ thẹn. Chúng ta chưa dốc hết trách 
nhiệm, không đem Phật pháp chân chánh nói với mọi người trong xã hội, làm 
cho xã hội đại chúng sanh ra hiểu lầm nghiêm trọng, đó là chúng ta chưa dốc 
hết bổn phận của một người học trò. Vì sao mỗi ngày chúng ta phải cực lực đề 
xướng? Một người, nhất là người hiện tại tuổi tác đã cao, các vị xem tôi cũng 
không tệ, thế nhưng thể lực luôn là không thể như trước, đây là đạo lý đương 
nhiên. Bây giờ một ngày tôi giảng hai giờ đồng hồ vẫn không vấn đề gì, nếu 
nhiều hơn nữa thì sẽ cảm thấy có chút mệt. Vào mười năm trước, một ngày tôi 
giảng tám giờ đến chín giờ vẫn không mệt, hiện tại nếu như một ngày giảng 
bốn giờ đồng hồ thì cảm thấy có chút mệt, ba giờ thì vẫn còn được. Cho nên, 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

87

Phật pháp quan trọng nhất là phải có người tiếp nối. Chúng ta phải toàn tâm 
toàn lực bồi dưỡng nhân tài, đem mấy mươi năm kinh nghiệm đã học của chính 
chúng ta cung cấp cho các vị đồng tu làm tham khảo, hy vọng người đi sau vượt 
hơn người đi trước thì mới có thể dẫn dắt thế giới này, khiến cho thế giới này 
chân thật có thể đạt đến bình đẳng, an định cùng tồn tại. 

Phật pháp là một môn học vấn chân thật hữu dụng, là giáo dục chí thiện 
viên mãn, không phải mê tín, một chút mê tín cũng không có. Trên tay của Tăng 
Trưởng Thiên Vương cầm một cây bảo kiếm (trên tay Bồ Tát Văn Thù cũng 
cầm một cây bảo kiếm), kiếm là biểu thị trí tuệ, kiếm huệ đoạn phiền não. Nam 
Phương Thiên Vương đã dạy bảo cho chúng ta, biểu thị cái ý này. Chúng ta biết 
được, chỉ có trí tuệ mỗi ngày thêm lớn mới có thể đem lời dạy của Trì Quốc 
Thiên Vương thực tiễn và dần dần nâng cao. Giáo học của hai vị Thiên Vương 
này tương đối viên mãn, thế nhưng chúng ta phải bắt tay vào từ đâu? Tây 
Phương Thiên Vương cùng Bắc Phương Thiên Vương chính là dạy cho chúng 
ta phương pháp hạ thủ. 

Thứ tư là Tây Phương Thiên Vương. Tây Phương Thiên Vương gọi là 
Quảng Mục. Các vị thử nghĩ xem, Quảng Mục là ý gì vậy? Chính là quan sát, 
khảo sát mà hiện nay chúng ta gọi. Bạn phải xem nhiều, xem người khác nhiều 
hơn, rút lấy kinh nghiệm của người khác, rút lấy sở trường của người khác, cải 
chính khuyết điểm của người khác, đem khuyết điểm của người khác thay đổi 
lại thì bạn tiến bộ rồi. Cho nên Tây Phương Thiên Vương bảo chúng ta xem 
nhiều, phải có trí tuệ nhìn qua xã hội này. Xã hội vô cùng phức tạp, biến hóa 
khôn lường, nhân tình biến hóa, sự lý biến hóa, chân thật gọi là biến hóa không 
thể lường, cho nên đạo cụ trên tay Quảng Mục Thiên Vương cầm là rồng hoặc 
là rắn. Rồng, rắn biểu thị nhiều biến hóa, đó là biểu thị thay đổi, nói với bạn xã 
hội này thay đổi quá phức tạp. Một tay này cầm con rồng, còn tay kia thì cầm 
hạt châu, hạt châu là ý nghĩa gì? Trong biến hóa, bạn giữ vững không biến hóa, 
hạt châu bất biến, hơn nữa còn bảo rồng tùy theo hạt châu mà biến đổi, đó chính 
là bạn phải chuyển cảnh giới, không thể bị cảnh giới xoay chuyển, vậy là cao 
minh. Bạn không thể chuyển theo nó, mà phải bảo nó chuyển theo bạn thì giáo 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

88

học của bạn liền thành tựu. Ở ngay trong biến hóa nắm vững nguyên lý, nguyên 
tắc bất biến, đó chính là một hạt châu kia. 

Thứ năm là Bắc Phương Thiên Vương. Bắc Phương Thiên Vương gọi là 
Đa Văn Thiên Vương, điều này rất rõ ràng rồi, bảo bạn phải nghe nhiều, không 
hề bảo bạn nói nhiều, không hề có đa mồm thiên vương. Cho nên, nếu chúng ta 
muốn thành tựu trí tuệ thì phải đạt đến được mục tiêu như đã nói trên, thấy 
nhiều, nghe nhiều. Thực tế mà nói, hai vị Thiên Vương này đã biểu thị ra ý này, 
chính là nhà Nho chúng ta thường nói “đọc vạn quyển sách, đi vạn dặn đường”. 
Đi vạn dặm đường là để tham quan khảo sát, thành tựu học vấn chân thật của 
chính mình. 

Năm xưa khi tôi học tập với Tiên sinh Đông Phương Mỹ (lúc đó tôi học 
triết học với Ngài), tiên sinh Ngài thường hay nói, người học triết học nhất định 
phải ngồi phi cơ một lần, bay lên được rất cao, sau đó nhìn lại sẽ thấy thế giới 
rất nhỏ, điều này giúp cho bạn lĩnh ngộ. Vậy hiện tại cơ hội chúng ta ngồi phi 
cơ thì quá nhiều, từ phi cơ nhìn xuống, đích thực là thế giới này quá nhỏ, chúng 
ta sâu sắc thể hội đạo lý này. Cho nên nhất định phải đọc nhiều Kinh sách, đọc 
nhiều sách sử, vì lịch sử là rút lấy kinh nghiệm thành công và thất bại. Một quốc 
gia hưng vượng quyết định có đạo lý của sự hưng vượng, quốc gia diệt vong 
nhất định có nhân tố của nó, bạn phải nắm được nguyên tắc này. Thịnh suy của 
một gia đình cũng có đạo lý nhất định, thành tựu thất bại của một cá nhân vẫn 
là có một nguyên lý nguyên tắc. Đọc lịch sử phải hấp thu được sự thật, có tầm 
nhìn của lịch sử thì bạn thấy được sâu, thấy được xa. Cho nên, đọc lịch sử thì 
bạn có thể nắm được vấn đề, đọc Kinh sách thì thành tựu học vấn trí tuệ, bạn 
có trí tuệ để giải quyết vấn đề, có năng lực ứng phó vấn đề, đó là học vấn chân 
thật.  

Bắc Phương Thiên Vương trên tay cầm một cây dù là có ý nghĩa gì vậy? 
Phòng ngừa ô nhiễm. Hiện tại không khí Singapore lại ô nhiễm rồi. Che dù là 
phòng ngừa ô nhiễm, đặc biệt là phòng ngừa tâm địa ô nhiễm. Tâm của chúng 
ta vốn dĩ là thanh tịnh, trong lòng khởi lên tham-sân-si-mạn, trong lòng khởi 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

89

lên mê hoặc, tâm địa của bạn bị ô nhiễm, tinh thần bị ô nhiễm, tư tưởng bị ô 
nhiễm, kiến giải bị ô nhiễm, vậy thì hư rồi. Ý nghĩa của cây dù là phòng ngừa 
ô nhiễm. 

Những tượng được thờ cúng trong nhà Phật như tượng Phật, tượng Bồ 
Tát, tượng A La Hán, tượng thiên thần, thảy đều là hàm nghĩa của giáo dục, 
nghĩa thú giáo dục rất sâu. Không phải họ cúng Thần là bảo bạn đến đó bái thần, 
mà là khi nhìn thấy các Ngài thì bạn liền khai mở trí tuệ, bạn liền biết được bạn 
phải nên làm như thế nào. Nhiều tượng Phật, Bồ Tát, thần Hộ Pháp, chư thiên 
bày ra ở trước mắt bạn là đang dạy cho bạn mỗi ngày, không cần nói một câu 
nào, bạn ở ngay trong đó liền được Phật pháp viên mãn tròn đầy. Cho nên khi 
Kinh vừa mở ra, nhất định liệt kê ra danh hiệu các đại đức chính là ý này. Nếu 
như bạn là một người thông minh lanh lợi, vừa xem thấy tên của các vị này thì 
Kinh đó không cần phải xem, vì sao vậy? Những gì đã nói trong Kinh chính là 
sự biểu hiện của các vị này rồi. Nếu bạn xem không hiểu thì phải từ từ mà giảng 
cho bạn, giới thiệu cho bạn. Nếu hiểu được rồi thì một câu cũng không cần phải 
nói, hơn nữa còn thể hội được vô cùng sâu sắc, đó gọi là Hộ Pháp Thiên Vương. 
Hộ là hộ vệ chính mình, không phải hộ người khác, nhất định phải hiểu được ý 
này. Cho nên tôi cũng thường hay nói, Tự Viện của Trung Quốc đại lục mỗi 
ngày du khách nhiều đến như vậy, có cả người Trung Quốc và ngoại quốc, nếu 
như có hướng dẫn tốt hoặc giả là những pháp sư trong đạo tràng đó đều có thể 
thông suốt, đều có thể tường tận thì giảng giải cho các du khách nghe mỗi ngày. 
Họ đến chỗ này của chúng ta tham quan du lịch thì chúng ta lên lớp dạy họ, đây 
là cơ hội giáo dục. Bình thường bạn tìm họ, muốn họ đến để giảng Phật pháp 
cho họ nghe, họ đều không chịu nghe, đây là cơ hội đưa đến cửa, cố gắng mà 
giáo huấn họ một loạt, để khi họ quay về họ xuất tiền cúng dường chúng ta. 
Không phải cúng uổng phí, chúng ta cũng xứng đáng với họ. Họ cúng dường 
tài vật cho chúng ta, chúng ta cúng dường pháp cho họ. Cho nên, những Am 
Đường, Tự Viện cổ xưa có thể giáo hóa chúng sanh trên toàn thế giới, từ những 
cơ hội này mà giáo dục. Việc này tôi nghĩ tương lai ở Phật Học Viện phải nên 
xem trọng giáo trình này. Phật pháp có thể lợi dụng cơ duyên này để mở mang 
rộng lớn, để cho những người ngoại quốc đến Trung Quốc tham quan biết được 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

90

Trung Quốc đích thực có văn hóa, đích thực có học vấn, đích thực có trí tuệ, họ 
không thể không bội phục giáo dục này. Việc này người ngoại quốc có nằm 
mộng cũng nghĩ không ra. Đó là hộ pháp. Ý nghĩa này nói hoài cũng không hết, 
nói mười ngày cũng không xong, chỗ này đơn giản nói cho các vị nghe đến đây. 

Tháng năm năm ngoái tôi đến Bắc Kinh, thăm viếng Đại học Sư phạm 
Bắc Kinh. Tôi cũng đã nhắc qua các vị đồng tu vài lần, trong Đại học Bắc Kinh 
có một tấm biển dựng ngay ở ngay cửa ra vào của một phòng khách của trường 
học, bên trên viết là “Học vi nhân sư, thân vi thế phạm”. Hiệu trưởng nói với 
tôi, tám chữ này là tập thể giáo viên của trường cùng đồng tán thành. Tôi xem 
thấy rất là hoan hỉ, tôi nói với hiệu trưởng, tám chữ này chính là Đại Phương 
Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh. Họ nghe rồi đều rất kinh ngạc, một bộ Kinh 
Hoa Nghiêm chính là giảng nói tám chữ này, dạy người làm thầy làm mô phạm. 
Thầy là gì vậy? Thầy là gương mẫu, là mô phạm, là tấm gương. Phật là đại đạo 
sư, đệ tử Phật là mô phạm cho trời người. Hay nói cách khác, khởi tâm động 
niệm, lời nói việc làm của chúng ta phải đắn đo là có thể làm gương cho đại 
chúng trong xã hội hay không, có thể làm mô phạm cho đại chúng trong xã hội 
hay không? Mỗi niệm phải nghĩ đến đại chúng trong xã hội, ta có thể làm ra 
tấm gương tốt cho họ hay không thì chúng ta sẽ không thể nào làm sai. Ngay 
khi tôi xem thấy mấy chữ này rồi, tôi bước vào trong trường học. Hiệu trưởng, 
giáo thọ trường học tiếp đãi tôi, ngoài ra còn có đại biểu của học sinh. Ở nơi đó 
họ muốn tôi giảng mấy lời, thế là tôi liền dùng đề mục này để giảng. Tôi vừa 
xem thấy đề mục này thì liền nghĩ ngay đến giáo huấn của cổ thánh tiên hiền 
Trung Quốc, cho nên ngay lúc đó tôi nêu ra vấn đề xã hội hiện tại tương đối 
nghiêm trọng ở Trung Quốc (ở ngoại quốc và các khu vực khác gần như đều 
không ngoại lệ), đó là người lớn thường hay oán thán là con cái không nghe lời 
dạy bảo; làm thầy giáo thì học trò không nghe lời; tại công ty xí nghiệp thì công 
nhân không nghe lời người lãnh đạo, hiện tại làm việc khó khăn rất nhiều. Ông 
chủ phải thương lượng với công nhân, phải nói điều khoản với họ, nếu không 
thì họ bãi công, họ không chịu làm, vậy thì còn cách nào? Nguyên nhân này là 
do đâu? Ngay lúc đó tôi phân tích cho họ nghe.



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

91

Khổng Lão Phu Tử dạy học, trong đó có một câu nói rất là quan trọng là 
“Tác Quân, Tác Thân, Tác Sư”. Khi tôi còn nhỏ, tuổi thơ của tôi ở Phước Kiến, 
tôi học tiểu học ở Kiến Âu, vào lúc đó mỗi một gia đình ở Phước Kiến đều có 
cúng bài vị tổ tiên, trên bài vị tổ tiên gần như đều là viết: “Thiên - Địa - Quân - 
Thân - Sư”, đều là cúng bài vị này, ấn tượng của tôi rất là sâu sắc. Cho nên, nhà 
Nho dạy cho chúng ta “Tác Quân, Tác Thân, Tác Sư”. Giáo học này không phải 
đặc định lấy đối tượng, mà là phổ biến tất cả. Phật pháp càng là như vậy, Phật 
pháp dạy tất cả chúng sanh làm Phật, không phải đặc định người này phải làm 
Phật, người kia đi làm Bồ Tát, đó không phải là bình đẳng, mà là phổ biến dạy 
người làm Phật, làm Bồ Tát. Nhà Nho dạy người, mỗi người đều phải tác quân, 
tác thân, tác sư. Bạn có thể thông đạt hiểu rõ ý nghĩa này, bạn đã làm rồi thì vấn 
đề của bạn được giải quyết, con cái của bạn sẽ biết nghe lời, học trò của bạn sẽ 
biết nghe lời quản giáo của thầy giáo, công nhân của bạn nhất định biết phục 
tùng ông chủ, lúc này thì vấn đề được giải quyết rồi. Ngày nay vấn đề xảy ra là 
do đâu? Trong ba chữ này, bạn chỉ làm được một chữ, hai chữ khác không làm 
được, cho nên mới xảy ra vấn đề. 

Con cái vì sao không nghe lời? Bạn là cha mẹ ruột của con cái, bạn chỉ 
làm được chữ “Thân”, trách nhiệm của chữ “Sư” thì bạn chưa làm được (“Sư” 
là dạy bảo chúng), trách nhiệm của chữ “Quân” thì bạn chưa làm xong (“Quân” 
là lãnh đạo chúng). Nếu như bạn làm cha mẹ ruột, bạn phải lấy mình làm gương 
để dạy bảo con cái của bạn. Trẻ nhỏ đều là học cha mẹ, học tấm gương của cha 
mẹ. Cha mẹ có tâm chánh, việc làm chánh, chúng từ nhỏ đã nhìn thấy gương 
tốt này, lớn lên thì chúng làm sao có thể làm càn làm quấy chứ? Không thể nào, 
chúng đã học tốt rồi. Cho nên chúng ta làm bậc cha mẹ, khi đối mặt với con cái, 
làm người thân của chúng cũng phải làm thầy giáo của chúng, cũng phải làm 
lãnh đạo của chúng. Ba chữ này nếu bạn làm được tròn đầy rồi, thì gia đình của 
bạn liền được mỹ mãn, vấn đề liền được giải quyết. 

Cũng đồng đạo lý như vậy, ở trường học, người làm thầy giáo chỉ làm 
được một chữ “Sư”, không làm được chữ “Thân”, cũng không làm đến được 
chữ “Quân”, cho nên học trò xảy ra vấn đề. Nếu như bạn là một thầy giáo mà 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

92

đều có thể làm được ba chữ này thì vấn đề của bạn liền được giải quyết, học trò 
làm gì có chuyện không thương yêu thầy giáo chứ? Chúng tôi là học trò lưu 
vong vào thời kỳ kháng chiến, đối với thầy giáo hiệu trưởng của chúng tôi cả 
đời cảm ân đội đức, rời khỏi thầy giáo vài chục năm rồi mà lời của thầy không 
dám trái phạm, đạo lý gì vậy? Thầy giáo của chúng ta đều làm được ba chữ này. 
Thầy thương yêu đối với học trò cũng giống như con cái không hề khác, quan 
tâm, chăm sóc học trò, toàn tâm toàn lực giúp đỡ học trò trong mọi phương 
diện, là lãnh đạo tốt nhất của học trò, làm sao mà không cảm ân đội đức chứ? 
Thầy đã làm được ba chữ này. Lấy đây mà suy ra, nếu bạn là ông chủ của một 
xí nghiệp, đối với công nhân, bạn là người lãnh đạo họ, bạn có thể xem công 
nhân như anh em chị em của chính mình, xem như con cái của chính bạn, bạn 
thương yêu chăm sóc họ như vậy, hiệp trợ họ, giúp họ giải quyết khó khăn; bạn 
làm thầy của họ, mọi thứ đều dạy bảo họ thì công nhân của bạn quyết định tận 
trung với bạn. Cho nên không chỉ riêng là lãnh đạo, ba chữ này không thể phân 
ra, ba chữ này là một thể. Chính mình chân thật làm đến được “Quân, Thân, 
Sư”, bạn chính là tấm gương tốt cho xã hội, bạn chính là làm thầy, làm mô 
phạm. Tôi xem thấy tám chữ này, nghĩ đến ý nghĩa này, tôi đem một chút cách 
nhìn của tôi, một chút tâm đắc cúng dường cho trường học, do đó trường học 
có ấn tượng rất tốt đối với tôi. Năm rồi là chúc mừng trường 95 năm, cũng là 
ngày chúc mừng Sư Phạm Trung Quốc 100 năm, ở trường tổ chức đại lễ rất 
long trọng, đặc biệt phát thiệp mời gởi đến tôi. Khi đó chúng ta khai giảng lớp 
bồi dưỡng nên không cách nào đi tham gia đại lễ này. 

Đó đều là chân thật hộ trì chính mình, chân thật là thâm nghĩa bao hàm ở 
trong Hiền Hộ. Chúng ta nhất định phải hiểu, nhất định phải thực tiễn, phải cố 
gắng mà làm. 

“Hiền Hộ Chánh Sĩ”. Chánh Sĩ là tôn xưng Bồ Tát. “Chánh” là chánh tri 
chánh kiến, chánh đẳng chánh giác. “Sĩ”, dùng lời hiện đại chúng ta mà nói, 
chính là phần tử tri thức, tôn xưng với người có đạo đức, có học vấn. Chánh Sĩ 
là xưng hô riêng với Bồ Tát. Ở trong nhà Phật quen gọi Bồ Tát là Đại Sĩ, như 
chúng ta gọi Quán Âm Đại Sĩ, Văn Thù Đại Sĩ, Phổ Hiền Đại Sĩ. Gọi Bồ Tát là 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

93

Đại Sĩ, gọi là Chánh Sĩ, còn gọi là Khai Sĩ. Khai Sĩ cũng là tôn xưng đối với Bồ 
Tát. Khai Sĩ chính là khai ngộ, minh tâm kiến tánh. 

Ở chỗ này kèm theo thuyết minh nói rõ với các vị, không thể gọi là “Đại 
Sư” (sư của lão sư). Đại Sư là tôn xưng đối với Phật, không được gọi hàng Bồ 
Tát. Nếu như chúng ta ngày nay làm pháp sư, mọi người gọi bạn là Đại Sư, hay 
nói cách khác, địa vị của bạn ở trên cả Văn Thù, Phổ Hiền, Quán Âm, Thế Chí; 
Văn Thù Bồ Tát xem thấy bạn cũng phải đảnh lễ ba lạy, đi nhiễu phía hữu ba 
vòng, bạn có thể gánh vác nổi hay không? Không gánh vác nổi! Vạn lần phải 
ghi nhớ, đó không phải là tôn kính, thực tế mà nói là mắng người, bạn hiểu được 
không? Nếu như người ta đi trên đường khi nhìn thấy bạn, xá chào bạn một cái, 
gọi bạn là Tổng Thống tiên sinh, bạn không phải là Tổng Thống mà gọi bạn là 
Tổng Thống tiên sinh không phải mắng bạn hay sao? Cho nên danh xưng này 
không thể quá trán, cũng không thể bất cập, thông thường làm gì có thể gọi Đại 
Sư chứ? Ấn Quang Đại Sư là do người sau tôn xưng Ngài. Lúc Ngài còn ở đời, 
bạn xem thấy, những năm đầu in quyển sách Văn Sao lấy tựa là “Ấn Quang 
Pháp Sư Văn Sao”. Bạn xem Tổ sư đại đức các tông phái nhiều đời của Trung 
Quốc không hề xưng là Đại Sư. Thầy giáo của hoàng đế thì gọi là Quốc sư, các 
tông các phái thì gọi là Tổ sư, không hề xưng là Đại Sư. Thông đạt Tam Tạng, 
pháp sư dịch Kinh thì gọi Tam Tạng pháp sư, không hề xưng Đại Sư. Chúng ta 
cần phải đem xưng hô này thay đổi lại, thật là không nên. Nếu mọi người xem 
thấy tôi, gọi tôi là “Tịnh Không Đại Sư” thì đó là mắng người. Nhất định phải 
giải thích cho rõ ràng với họ, vì sao vậy? Vì họ không hiểu, chúng ta phải nói 
rõ cho họ nghe, không nên xưng hô như vậy, cách xưng hô như vậy là sai lầm. 
Đại Sư là chỉ xưng hô đối với Phật. 

Ngoài ra có một việc rất đặc thù, có một người có thể được gọi là Đại Sư, 
đó là Tổ sư của Tịnh Độ tông. Chỗ này rất đặc biệt, trong Phật môn chúng ta 
công nhận, vì sao vậy? Pháp mà Tổ sư Tịnh Độ tông truyền ra cùng chư Phật 
Như Lai không hề khác nhau, đều khuyên người niệm A Di Đà Phật. Niệm A 
Di Đà Phật thì quyết định vãng sanh, bất thoái thành Phật. Việc này cùng với 
mười phương tất cả chư Phật Như Lai, thủ pháp độ chúng sanh không hề khác 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

94

nhau, cho nên chỉ có Tổ sư Tịnh Độ tông mới có thể gọi là Đại Sư. Thế nhưng 
Tổ sư của Tịnh Độ tông không phải được chọn ra khi người còn sống, mà nhất 
định là khi Tổ sư ấy đã viên tịch rồi, sau đó mọi người trong Phật môn chúng 
ta đều công nhận, thừa nhận Ngài ở ngay trong một đời đối với việc tu học 
hoằng dương Tịnh Độ có cống hiến vô cùng to lớn, cho nên gọi Ngài là Tổ sư 
của Tịnh Độ tông. Pháp sư Ấn Quang khi còn ở đời không có người nào gọi 
Ngài là Tổ sư của Tịnh Độ tông, mà sau khi viên tịch, mọi người trong nhà Phật 
chúng ta mới tôn xưng Ngài là Tổ sư đời thứ mười ba của Tịnh tông. Sau khi 
chết rồi thì mới được gọi Đại Sư, khi còn sống thì không được. Khi còn sống 
mà gọi Đại Sư là yêu ngôn hoặc chúng, thì không được, mà sau khi viên tịch do 
người thế gian công bình. Tổ sư của Tịnh tông khác với các Tổ sư tông phái 
khác. Tổ sư các tông khác là đời đời nối nhau, một đời truyền lại một đời, còn 
Tịnh Độ không phải vậy, Tịnh Độ tông là toàn thiên hạ dân chủ chọn ra, cho 
nên không giống nhau. Tổ sư của Tịnh Độ tông là dân chọn, phải được mọi 
người công nhận mới được, không phải là một đời truyền lại một đời; các tông 
phái khác đều là đời đời truyền lại nhau. Đây đều là một ít thường thức chúng 
ta phải biết. 

Nói đến Chánh Sĩ, các vị đồng tu nên biết, mười lăm vị Bồ Tát phía sau 
thảy đều là cư sĩ tại gia, đều là Bồ Tát tại gia, danh hiệu của các Ngài chính là 
nội dung tròn đầy của quyển Kinh. 

2. Vị thứ hai, THIỆN TƯ DUY BỒ TÁT

 “Thiện Tư Duy”, chúng ta chú trọng ở chữ “Thiện”. Ý nghĩa của chữ 
“Thiện” quá sâu, quá rộng. Nói đến ý nghĩa cao thâm, chúng ta rất khó hiểu 
được, cũng không cách gì làm được, do đó chúng ta cần phải đem tiêu chuẩn 
này hạ thấp xuống, hạ xuống đến có thể thực tiễn được ngay trong cuộc sống 
của chúng ta, chúng ta làm thế nào để học. Trên hội Kinh Vô Lượng Thọ này, 
chúng ta chú trọng ở Giải - Hành - Chứng, làm thế nào thực tiễn ngay trong 
cuộc sống của chúng ta? Làm thế nào thực tiễn ngay trong công việc, đối nhân, 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

95

xử thế, tiếp vật của chúng ta? Chúng ta học tập mà làm, thực tiễn được thì chúng 
ta mới làm được. 

Thứ nhất, “Thiện Tư Duy” chính là biết ân báo ân 

Việc này chúng ta có thể làm được. Thường nghĩ ân Tam Bảo, thường 
nghĩ ân chúng sanh, thường nghĩ ân cha mẹ, thường nghĩ ân quốc gia, trên kệ 
hồi hướng chúng ta tụng mỗi ngày: “Thượng báo tứ trọng ân”. Một người có 
thể thường nghĩ báo ân, đức hạnh của bạn càng tích càng sâu, chúng ta thường 
gọi là tích công bồi đức, là tích đức. 

Tri ân báo ân, khóa mục này nói ra thật không đơn giản. Kinh Đại Bát 
Nhã vừa mở ra là Bồ Tát Nhị Địa. Bồ Tát Nhị Địa tu học tám khóa mục, tri ân 
báo ân là một trong những khóa mục đó. Việc này nói rõ tri ân là đáng quý. Trí 
tuệ của Bồ Tát Nhị Địa thì tương đối cao, cho nên họ mới chân thật tri ân. Phàm 
phu không biết tri ân, không biết ân dưỡng dục của cha mẹ, không biết ân giáo 
hóa của thầy giáo, không biết ân hộ trì của quốc gia. Việc này chúng ta phải nên 
hiểu. Bạn thấy hiện tại người không có quốc tịch thật đáng thương, làm kẻ lưu 
lạc trên thế giới. Quốc gia bảo hộ bạn, quốc gia lớn mạnh, bạn cầm lấy hộ chiếu 
đi đến bất cứ quốc gia nào, mọi người đều tôn kính đối với bạn, nếu bạn không 
có quốc tịch thì ai cũng xem thường bạn. Bạn phải từ ngay chỗ này mà thể hội 
được, quốc gia có ân đức bảo hộ chúng ta. Tất cả chúng sanh có ân đức hỗ trợ 
chúng ta. Quần áo mà chúng ta đang mặc đây, vải không phải chính mình dệt, 
bông vải không phải chính mình trồng, mỗi ngày ăn cơm gạo không phải chính 
mình gieo trồng, bạn liền biết được trong xã hội có bao nhiều người khổ cực 
cần lao cung cấp cho đời sống một ngày của ta, ta dùng cái gì để hồi báo? 

Việc đầu tiên, chúng ta phải chân thật hiểu được bốn ân nặng, đặc biệt là 
nhớ nghĩ ân Tam Bảo, trong ân Tam Bảo chân thật đầy đủ bốn ân trọng, viên 
mãn tròn đầy. Ý này tôi không thể giảng tỉ mỉ, vì giảng tỉ mỉ lại phải mất một 
giờ nữa, dường như sau khi các vị nghe qua rồi thì sẽ dần dần tỉnh ngộ ra. 

Thứ hai, nhất định phải nhớ nghĩ chúng sanh khổ 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

96

Nhớ chúng sanh khổ thì lòng đại bi của chính chúng ta mới có thể sanh 
khởi ra được. Bạn xem thấy những chúng sanh khổ nạn, bạn muốn giúp đỡ họ 
thì bạn không thể không chăm chỉ nỗ lực tu học. Nếu như không thể thành tựu 
đức hạnh của chính mình, không thể thành tựu học vấn của chính mình, không 
thể thành tựu năng lực của chính mình thì bạn làm sao đi giúp người? Cho nên 
hy vọng các vị đồng tu phải nhìn thấy chúng sanh khổ nạn trên toàn thế giới, vì 
những chúng sanh khổ nạn này, chúng ta phải vùi đầu kham khổ mà làm, phải 
cố gắng nỗ lực tinh tấn, hy vọng chúng ta sớm một ngày thành tựu thì những 
khổ nạn của họ sẽ sớm một ngày được tiêu trừ, chúng ta thành tựu trễ một ngày 
thì họ sẽ thêm một ngày khổ nạn. Bạn phải thường có tâm này. Người thường 
có tâm này thì người nhất định không thể giải đãi, đó chân thật gọi là tâm Bồ 
Tát, chân thật là đại từ đại bi. 

Hiện tại thế gian này có người đã giác ngộ được khổ nạn của chúng sanh, 
thế nhưng họ không cách gì giải quyết. Năm trước, khi vào khóa thứ hai, đồng 
tu khóa thứ hai biết, cũng là khoảng thời gian chúng ta lên lớp, tôi xin nghỉ phép 
ba ngày đến Úc châu để giảng. Cục Sự Vụ Dân Tộc Thiểu Số Úc châu là cơ cấu 
chính phủ của họ, Cục Trưởng mời tôi đi đến đó giảng một lần, tôi nhận lời ông 
ấy. Ngày đầu tiên tôi đi, ngày thứ hai diễn giảng, ngày thứ ba thì quay về. Tính 
chất của diễn giảng này là gì vậy? Cục Trưởng này là người Úc châu gốc Do 
Thái. Khi tôi ở Úc châu gặp mặt ông, ông đã nói với tôi vấn đề là hiện tại Úc 
châu đã mở ra chính sách phóng khoáng, cũng chính là hoan nghênh người các 
nơi khác di dân đến Úc châu. Những người di dân đến đây cùng với người Úc 
châu địa phương bối cảnh văn hóa không giống nhau, phương thức đời sống 
không giống nhau, chủng tộc không giống nhau, tín ngưỡng tôn giáo không 
giống nhau, hiện tại khi vừa đến, đột nhiên cùng sống với nhau, làm thế nào 
cho xã hội được phồn vinh an định? Làm thế nào có thể tiêu trừ được rất nhiều 
thành kiến ngăn cách? Làm thế nào có thể hợp tác lẫn nhau làm cho xã hội Úc 
châu được phồn vinh? Họ đã nghĩ đến vấn đề này, cho nên tổ chức một buổi 
luận đàm, mỗi một tháng là họ tổ chức hội nghị một lần, đến tham gia đều là 
lãnh đạo các tôn giáo. Hôm đó tôi đến tham gia, có tổng cộng mười bốn vị lãnh 
đạo tôn giáo khác nhau cùng chung một hội nghị. Hôm đó Cục Trưởng mời tôi 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

97

diễn giảng vấn đề này. Tôi đều gọi mười bốn vị lãnh đạo tôn giáo này là Bồ Tát. 
Họ nghe rồi cảm thấy rất kỳ lạ, Mục sư của Ki-tô giáo là Mục sư Bồ Tát, Thần 
Phụ Bồ Tát của Thiên Chúa Giáo, A Hồng Bồ Tát của Islam giáo, Do Thái giáo 
tôi không biết gọi thế nào nên tôi gọi là Trưởng Lão Bồ Tát, đều là Bồ Tát. Họ 
nghe rồi cảm thấy rất kỳ lạ, tôi liền giải thích cho họ, ý nghĩa của Bồ Tát là 
người giác ngộ, là có trí tuệ, có giác ngộ, các vị có thừa nhận hay không? Bạn 
chính mình có trí tuệ, có giác ngộ thì đúng rồi, bạn chính là Bồ Tát, Bồ Tát thật, 
không phải Bồ Tát giả. Cho nên họ rất là hoan hỉ đối với tôi, không hề có chút 
bài xích nào đối với tôi. Chúng ta ở nơi đó đem Phật pháp giới thiệu cho họ, nói 
rõ Phật pháp không phải là tôn giáo, mà Phật pháp là học thuật, Phật pháp là 
giáo dục, bất cứ tôn giáo đồ nào đều phải học Phật pháp, vì sao vậy? Bạn phải 
học trí tuệ, bạn có trí tuệ, bạn có giác ngộ thì gọi bạn là Bồ Tát. Cho nên, Phật 
pháp quyết định không phải bảo bạn phản bội tôn giáo của bạn thì bạn mới đến 
học Phật giáo, đó là việc Phật giáo nhất định không chấp nhận, việc làm đó là 
trái với đạo đức của xã hội, Phật không nhận học trò này. Bạn là tín đồ tôn giáo, 
bạn yêu thích tôn giáo của bạn, tôn kính Thượng Đế của bạn, Phật tán thán bạn, 
bạn là con cái tốt của Thượng Đế, là học trò tốt của Phật. Bạn tín ngưỡng tôn 
giáo, có thể quy y Tam Bảo, làm học trò của Phật. Bạn với Thượng Đế là quan 
hệ cha con, bạn cùng với Thích Ca Mâu Ni Phật là quan hệ thầy trò, làm gì có 
chuyện xung đột? Không hề có xung đột, mà rất là hòa hợp! 

Sau khi tôi diễn giảng xong mọi người đều rất hoan hỉ, nêu ra rất nhiều 
vấn đề để hỏi tôi, trong đó có Trưởng Lão Do Thái giáo, ông thân thiện dễ gần, 
ông nêu ra câu hỏi với tôi: “Ở trong Thánh Kinh nói nhân loại tạo ra những tội 
ác đến sau cùng đều có thẩm phán, thẩm phán sau cùng. Phật giáo các vị có 
nói thẩm phán sau cùng hay không? Thẩm phán sau cùng do ai đến chủ trì?”. 
Tôi nghe xong liền nói: “Không sai! Phật giáo là giáo dục, không quan tâm 
thẩm phán. Trường học là dạy học, khuyến thiện, ngừa lỗi. Thẩm phán là sự 
việc của pháp quan, là việc của Bộ Tư Pháp. Phật là Bộ Giáo Dục, không phải 
Bộ Tư Pháp. Ai chủ trì thẩm phán này? Là Thượng Đế”. Họ nghe rồi rất phấn 
khởi. Chúng ta là giáo học, khuyến thiện, ngừa lỗi, dung hợp. Tôi rất là tôn 
trọng họ, họ cũng rất tôn trọng tôi. Ngay trong hội nghị lúc đó họ mời tôi làm 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

98

hội viên dài lâu của họ. Tôi không thường đi đến Úc châu. Họ nói, không hề gì, 
mỗi một tháng ông gởi cho chúng tôi một bài viết là được rồi. Mỗi một tháng 
tôi gởi một bài cho họ, trên thực tế tôi cũng không cần phải viết, trong “Vô Trụ 
Sanh Tâm” của chúng ta rất nhiều, tôi liền bảo đồng tu Úc châu là các vị dùng 
Anh văn phiên dịch một chương đưa cho họ mỗi tháng một lần. 

Lần này, bởi vì bắt đầu khai giảng, các vị đã trễ rồi, tôi cũng trễ luôn. Thời 
gian tôi đến Úc châu ở hơi dài, đến 26 ngày. Tôi đi thăm viếng Đại Học Bang 
Đức ở bờ biển Hoàng Kim, tiếp kiến tôi là học sinh trong trường đó. Viện trưởng 
của Viện Khoa Học Xã Hội Nhân Văn, tôi nghe người khác nói, Viện trưởng 
này tuổi tác không lớn, ông là nhân viên làm hành chánh, tánh tình rất nóng vội, 
không có lòng nhẫn nại, thế nhưng hôm đó gặp mặt tôi thì hòa ái, thân thiện, 
thái độ hoàn toàn khác đi, có rất nhiều người xem thấy đều cảm thấy rất kỳ lạ. 
Khi vừa gặp mặt tôi, ông nhận thấy đây là Phật pháp mà ông rất ưa thích, ông 
là người có duyên phận. Ông nêu ra vấn đề với tôi, hiện tại trường học của Úc 
châu có hơn 2.000 học sinh đến từ hơn 30 quốc gia, giống như một Liên Hiệp 
Quốc nhỏ vậy, thế là trong đó nảy sanh ra một vấn đề xã hội, đó là Viện Khoa 
Học Xã Hội, như vậy thì làm thế nào để dạy cho những người không đồng quốc 
gia, không đồng chủng tộc, không đồng phương thức sinh hoạt, không đồng tín 
ngưỡng tôn giáo có thể cùng ở chung với nhau, có thể hòa thuận cùng sinh sống, 
có thể hợp tác lẫn nhau? Ông cũng nêu ra vấn đề này. Hiện tại Úc châu người 
giai cấp cao, ở trong giới học thuật, ở trong giới chính trị có rất nhiều người có 
quan niệm này, đó là một hiện tượng rất tốt. Ông nêu ra vấn đề này với tôi, tôi 
liền nói với ông, Phật pháp Đại thừa có thể giải quyết vấn đề này. Ông nghe rồi 
rất hoan hỉ. Tôi nói, đặc biệt là Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh có 
lý luận viên mãn, có đầy đủ phương pháp, phía sau còn có biểu diễn. Biểu diễn 
đó là thật. Thiện Tài Đồng Tử 53 lần tham học, bạn thấy 53 vị Phật thị hiện ra 
các ngành các nghề, nam nữ, già trẻ, cũng thị hiện ra tín ngưỡng tôn giáo khác 
nhau (như Thắng Nhiệt Bà La Môn, Biến Hành Ngoại Đạo đều là tín ngưỡng 
tôn giáo khác nhau), bối cảnh văn hóa khác nhau, phương thức sinh hoạt khác 
nhau, họ làm thế nào ở trong một xã hội này cùng tồn tại, cùng phát triển, hợp 
tác lẫn nhau, há chẳng phải vấn đề mà hiện tại các vị đang mong cầu giải quyết 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

99

đó sao? Sau khi ông ấy nghe rồi thì vô cùng vui mừng, ngay lúc đó liền nêu ra 
ý kiến với tôi là có thể ở trong trường học của ông thành lập một Viện Nghiên 
Cứu Phật Học. Việc này do ông chủ động đề xuất với tôi, nếu không thể mở 
được một viện nghiên cứu thì có thể ở trong trường học của ông mở khóa trình 
Phật học. Khi ông nêu ra ý kiến này, tôi liền hỏi ông là học trò trường học hiện 
tại của các vị, một học sinh ở bên đây tu học thì học phí, tạp phí, ăn ở (học trò 
đều ở trong ký túc xá của trường) một năm đại khái phải tốn bao nhiêu tiền? 
Ông nói với tôi, một năm cũng sắp gần ba mươi ngàn đô Úc. Tôi vừa nghe nói 
liền thốt lên: “Trường học quý tộc!”. Mọi người đều nói trường học đó là một 
trường học quý tộc, không có tiền thì không cách gì có thể vào đó để học, tố 
chất của thầy giáo rất tốt, trình độ giáo dục cũng tương đối cao. Cho nên tôi liền 
nghĩ, nếu như có thể đem Phật pháp kéo dậy trường học này, tương lai sẽ biến 
thành một môn giáo trình quan trọng nhất trong trường học này, Phật pháp 
chúng ta liền sẽ bước vào đại học của toàn thế giới, sẽ là giáo trình trung tâm 
trong đại học, người thế gian mới chân thật có phước. Phật pháp là pháp của trí 
tuệ, học Phật là học trí tuệ, chân thật có thể giải quyết tất cả vấn đề, có thể khiến 
cho tất cả chúng sanh người người hạnh phúc, nhà nhà mỹ mãn, sự nghiệp thuận 
lợi thành công, xã hội an lành, quốc gia giàu mạnh, thiên hạ thái bình. Kinh Hoa 
Nghiêm đích thực là có thể làm đến được, đáng tiếc không có người đề xướng. 
Hiện tại chúng ta có được cơ hội tốt như vậy, hy vọng pháp sư trẻ tuổi như các 
vị chăm chỉ nỗ lực. Sau khi các vị học xong rồi, tương lai đều là giáo thọ đại 
học. Không nên lo là chúng ta đều không có học vị, thậm chí chưa tốt nghiệp 
cao trung thì làm sao có thể làm giáo thọ đại học được. Các vị phải nên biết, tôi 
chỉ tốt nghiệp sơ trung, hiện tại lại có thể có người mời tôi làm Viện trưởng 
Viện Nghiên Cứu, cho nên bạn phải có đồ thật. Chúng ta ở trong trường học 
giảng qua một lần, hiệu trưởng của trường học, một số lãnh đạo của trường học 
đó, giáo thọ của trường học đó đều đến nghe, nghe rồi họ đều hoan hỉ, họ đều 
bội phục, họ đều có thể khẳng định, vậy thì bạn dạy học trò còn vấn đề gì chứ? 
Vấn đề là bạn phải chân thật y theo Phật pháp tu học, đoạn phiền não, khai trí 
tuệ. Chỉ có trí tuệ thì bạn mới có thể làm cho người tâm phục khẩu phục, không 
cần phải có văn bằng, vì văn bằng là giả, không có tác dụng gì. Đối chính mình 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

100

bạn phải có tín tâm, phải chăm chỉ nỗ lực, nhất định phải đoạn phiền não, danh 
vọng lợi dưỡng, năm dục sáu trần của thế gian này phải xả được sạch trơn, 
thường nghĩ đến chúng sanh khổ, thường nghĩ chính mình nghiệp chướng sâu 
nặng, phải đoạn phiền não, tiêu nghiệp chướng, giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ 
nạn thì bạn chính là Thiện Tư Duy Bồ Tát. 

*****************

6Kinh văn: “Hựu Hiền Hộ đẳng, thập lục Chánh Sĩ sở vị, Thiện Tư 
Duy Bồ Tát, Huệ Biện Tài Bồ Tát”. 

Phía trước đã giảng đến chỗ này. Ý nghĩa của Kinh văn rất sâu, chúng ta 
phải thể hội một cách thật tỉ mỉ thì mới có thể thu được lợi ích công đức phật 
pháp thù thắng. Lần trước, tôi cũng đã từng gợi ý qua với quí vị, lão cư sĩ Hạ 
Liên Cư hội tập bản Kinh, lúc đầu Ngài đem toàn bộ Kinh phân thành 37 phẩm, 
sau này khi đính chính lại mới phân thành 48 phẩm (chúng ta hiện nay nhìn 
thấy bản này). Hai phẩm trước, chúng ta phát hiện ra rõ ràng mười sáu vị Bồ 
Tát tại gia này cần phải phân vào phẩm thứ nhất mới đúng, vì đây là chúng 
thành tựu. Ở trong chúng thành tựu, có chúng Thanh Văn, có chúng Bồ Tát; ở 
trong chúng Bồ Tát, có chúng Bồ Tát xuất gia, có chúng Bồ Tát tại gia, phải 
phân theo cách này. Tôi đã từng đặt ra nghi vấn là vì sao Ngài phải phân vào 
phẩm Hiền Hộ Bồ Tát này vậy? Đây không phải đoạn nhỏ, mà ở đây lại phân 
thành một phẩm riêng, tôi đã từng nêu ra là ắt có đạo lý. Đạo lý này các bạn 
hiểu được không? Có được mấy người có thể nhìn ra bí quyết này? Quả là có 
đạo lý, vì mười sáu vị tôn giả này là huyết mạch của toàn Kinh. Chúng ta tu học 
có nắm chắc được cương lĩnh, nắm chắc được nguyên tắc không? Trong Phật 
pháp chúng ta nói tổng trì pháp môn, bạn làm sao có thể nắm vững đại tổng trì 
pháp môn? Mấu chốt là ở chỗ này. Bất kể là tại gia hay xuất gia, tu hành chứng 
quả, có thành tựu hay không là hoàn toàn dựa vào bạn có khéo giữ mình hay 
không. Hôm qua đã nói hộ pháp, bạn có hiểu không? Nếu dùng cách nói hiện 

6 Bắt đầu đĩa 7



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

101

đại là bạn có biết yêu quí mình không, nói cho thật rõ một chút là bạn có biết tự 
trọng không? Hiền Hộ này chính là tự trọng, chính là yêu quí mình. Người thật 
sự biết yêu quí mình, thật sự biết tự trọng, gìn giữ mình thuận buồm xuôi gió 
trên con đường Bồ Đề thì đâu có lý nào mà không thành tựu. Cho nên phân từ 
chỗ này, ý nghĩa thật là vô cùng sâu rộng. 

Thiện Tư Duy Bồ Tát tôi đã nêu ra ba điểm. 

Thứ nhất, chúng ta phải nhớ bốn ơn nặng, phải thường luôn tư duy bốn ân 
nặng. 

Thứ hai, phải tư duy nỗi khổ của chúng sanh. Chúng sanh trong lục đạo 
luân hồi vô cùng đau khổ, mê hoặc điên đảo, ngu muội vô tri, tạo nghiệp thọ 
báo không có ngày ra khỏi. Cái khổ của tam đồ so với cái khổ thế gian chúng 
ta đây không biết nghiêm trọng gấp bao nhiêu lần. Thường nghĩ đến nỗi khổ 
của chúng sanh, nếu như bản thân chúng ta không có năng lực vượt qua tam 
giới, không có năng lực thoát khỏi luân hồi thì quả báo tam đồ chúng ta nhất 
định phải chịu. Ai mà không tạo nghiệp tam đồ chứ? Người người đều tạo. Bồ 
Tát Địa Tạng ở trong Kinh Bổn Nguyện nói rất hay: “Chúng sanh Diêm Phù 
Đề khởi tâm động niệm đều là tội lỗi”. Lời nói này là sự thật, hoàn toàn không 
quá đáng. Khởi tâm động niệm đều là tự tư tự lợi, những việc đã làm đều là tổn 
người mà chẳng lợi cho mình. Người thế gian thường nói “tổn người lợi mình” 
là sai rồi, tổn người dứt khoát không lợi cho mình. Tổn người mà lợi mình thì 
việc này là việc tốt, tôi cũng muốn làm. Tổn người mà chẳng lợi mình, bản thân 
mình chỉ được một chút lợi nhỏ, nhưng quả báo về sau thật không thể tưởng 
tượng. Tạo ra loại nghiệp nhân ngu muội này, sau đó nhận chịu quả báo địa 
ngục. Cho nên, nghĩ đến nỗi khổ của chúng sanh, thực tế mà nói, chính là quay 
đầu lại sẽ nhìn thấy cái khổ của chính mình; không nghĩ nỗi khổ của chúng sanh 
thì không biết chính mình khổ. Rất ít người thế gian biết chính mình, phần đông 
là không thấy được chính mình, thấy người khác thì rõ lắm, giống như hai con 
mắt chỉ nhìn thấy ở bên ngoài mà không thể thấy bên trong. Thế nhưng khi 
chúng ta nhìn thấy người khác, quay đầu lại liền nghĩ đến mình, họ là chúng 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

102

sanh, ta cũng là chúng sanh, họ ngày nay tạo nghiệp thọ báo, nghĩ lại ngày nay 
ta cũng đang tạo nghiệp, tương lai làm sao có thể tránh khỏi khổ báo chứ? 

 Thứ ba, phải thường nghĩ đến nghiệp chướng sâu nặng của mình, 
từ vô thỉ kiếp đến nay tạo ra vô lượng vô biên tội nghiệp. 

Đời này có thể sống tại đất nước Singapore này, Singapore là đất phước 
của thế gian, đời trước bạn đã làm một chút việc tốt, ngày nay ở đây hưởng 
phước, nhưng phước của bạn hưởng hết rồi làm sao đây? Trong khoảng thời 
gian bạn đang hưởng phước này, bạn có tu phước nữa hay không? Nếu như 
hưởng phước mà không tu phước, không những không tu phước mà còn tạo tội 
nghiệp, thì phước báo này của bạn sẽ tiêu hết rất nhanh, tội báo của bạn sẽ hiện 
ra rất mau, việc phiền phức này sẽ lớn rồi. Chúng ta tư duy phải thường nghĩ 
đến những việc này. 

Trên đây là ba việc trước mắt có quan hệ thân thiết với chúng ta. 

Trên danh hiệu của Bồ Tát có một chữ “Thiện”, chữ “Thiện” này quá hay, 
dạy chúng ta phải khéo tư duy. Thế nào gọi là thiện? Phàm là những việc tương 
ưng với chân như pháp tánh thì đó chính là thiện; đi ngược lại với chân như 
pháp tánh thì đó là bất thiện. Cách nói này rất khó hiểu, rất khó thể hội, chúng 
ta phải hạ thấp mức này xuống thì mọi người sẽ dễ hiểu. Cái gì là chân như 
pháp tánh? Chúng ta nói một cách đơn giản nhất, chính là bộ Kinh này. Chúng 
ta khởi tâm động niệm, ý nghĩ việc làm không vi phạm lời giáo huấn của bộ 
Kinh này, đó chính là thiện. Những điều chúng ta nghĩ không ra khỏi phạm vi 
của bộ Kinh này, những điều chúng ta nói cũng không vi phạm lời giáo huấn 
của bộ Kinh này, những điều chúng ta làm hoàn toàn dựa vào phương pháp của 
Kinh điển, đây gọi là thiện. Cho nên, Đại Sư Ấn Quang nói rất hay: “Đốn luân 
tận phận, nhàn tà tồn thành”. Trên bục giảng của chúng ta có bốn cây trụ, cư 
sĩ Lý Mộc Nguyên muốn tôi viết cho ông mấy chữ, tôi liền nghĩ đến lời dạy của 
Đại Sư Ấn Quang: “Đốn luân tận phận, nhàn tà tồn thành”. Tám chữ này rất 
hay. Ngày nay giảng tám chữ này, đó chân thật là có thể giải cứu kiếp nạn này. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

103

Sao gọi là Đốn Luân? Luân là một loại, đồng loại, đồng luân. Chúng ta 
thuộc về loại nào? Giáo dục thời xưa của Trung Quốc, khái niệm trung tâm 
chính là luân thường. Luân thường bắt đầu từ vợ chồng. Vợ chồng cùng ở trong 
một nhà, cùng một phòng, phòng chính là một gian, bên ngoài gian buồng là 
nhà, ở trong nhà có cha con, anh em, bên ngoài nhà là xã hội, trong xã hội có 
vua tôi, có bè bạn, cho nên giáo dục của Trung Quốc từ xưa đến nay là giáo dục 
Ngũ luân. Đây là phân ra từng loại, từng loại. Chúng ta hôm nay học Phật rồi, 
ở trong Ngũ luân có một loại đặc biệt, loại của chúng ta là học Phật. Trong học 
Phật lại có thể phân làm rất nhiều loại, loại này của chúng ta là tu tông Tịnh Độ. 
Bạn thuộc về loại nào thì bạn phải làm hết bổn phận của loại đó. Ta ở trong thân 
phận này, ở địa vị này, ta phải nên làm những công việc gì thì ta nhất định phải 
làm tốt công việc đó. Đối với xã hội, đối với đồng luân nhất định có cống hiến, 
dốc hết bổn phận của chúng ta, tự mình làm, khuyên người làm, chính mình dựa 
vào Kinh điển y giáo phụng hành, sau đó còn khuyên bảo người khác, đây gọi 
là Tận Phận. Bạn thấy trong Kinh, Thế Tôn đã nói biết bao nhiêu lần với chúng 
ta, khuyến khích chúng ta “thọ trì, đọc tụng, vì người diễn nói”. Ý nghĩa này rất 
sâu. 

“Thọ trì”, “thọ” là chúng ta hoàn toàn tiếp nhận những gì trong Kinh đã 
nói, những lời dạy của Phật, những lý luận mà Phật đã nói, những phương pháp 
mà Phật đã nói, những cảnh giới mà Phật đã diễn bày, đây gọi là thọ. “Trì” là 
sau khi tiếp nhận rồi thì mãi mãi gìn giữ không để bị mất và không biến chất, 
quyết định tuân thủ, đây là bổn phận của chúng ta. Không chỉ có thế mà chúng 
ta còn phải diễn thuyết cho người. 

“Diễn” là gì vậy? Làm ra tấm gương để cho người ta xem, đó là biểu diễn. 
Đời sống chính là biểu diễn, làm tấm gương cho người ta thấy. Ta làm tấm 
gương như vậy có tương ưng với trong Kinh đã nói hay không? Thí dụ, Kinh 
điển Phật dạy chúng ta là “khéo giữ khẩu nghiệp, không chê lỗi người”, nếu 
như chúng ta hằng ngày nói những lời xấu về người khác thì là sai rồi, là không 
tương ưng với lời Kinh đã nói, vậy là bạn không có thọ trì, bạn không có vì 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

104

người diễn nói. Làm gương cho người ta xem, cái gương mẫu này nhất định 
phải tương ưng với lời trong Kinh đã nói, hoàn toàn như nhau mới được. 

Kiến thức của thế xuất thế gian, Phật pháp là giáo dục, không phải tôn 
giáo. Giáo dục là cầu học, chúng ta có tâm cung kính, tâm chân thành cầu học 
nơi các bậc lão sư, người xưa thường nói “Chỉ văn lai học, vị văn vãng giáo”, 
đó là “sư đạo”. Chỉ có học trò đến cầu học, không có đạo lý thầy giáo đi tìm 
học trò để dạy. Nếu thầy giáo đi tìm học trò để dạy thì đạo này không còn “tôn” 
rồi, tôn sư trọng đạo mà. Sư đạo có sự tôn nghiêm của sư đạo, bạn nhất định 
phải hiểu được để cầu học. Vị nào là thiện tri thức? Vị nào là thầy giáo tốt? Cái 
luân sư đạo này là từ xưa đến nay tổ tổ truyền nhau, ai là thầy giáo tốt của bạn? 
Ngay trong tâm trí của chính bạn, người nào mà bạn ngưỡng mộ nhất, khâm 
phục nhất thì người đó chính là thiện tri thức của bạn, chính là thầy giáo tốt của 
bạn. Người mà trong lòng bạn khâm phục, cho dù họ là người phàm, họ là một 
người lặng lẽ âm thầm, nhưng bạn khâm phục họ nhất, kính ngưỡng họ nhất, 
bạn học với họ thì bạn có thể thành công. Phật A Di Đà đến, Phật Thích Ca Mâu 
Ni đến, nếu bạn không có lòng cung kính đối với các Ngài, bạn không ngưỡng 
mộ các Ngài, thì cho dù hằng ngày bạn ở cùng với các Ngài bạn cũng chẳng 
học được thứ gì cả. Đạo lý này là ở chỗ nào vậy? Kỳ thực rất đơn giản, bạn 
không khâm phục các Ngài thì bạn nghe những lời dạy của các Ngài nhưng 
không chịu làm theo. Các Ngài dạy bạn làm thế này nhưng bạn làm thế khác, 
bạn không vâng lời. Chân thật kính ngưỡng thầy giáo là bạn vâng lời. Bản thân 
thầy giáo không thành tựu, điều này không quan trọng. Thầy làm không được, 
thầy dạy bạn, bạn đều làm được, còn thầy thì mọi thứ không đúng pháp, thế 
nhưng phương pháp mà thầy dạy cho bạn thì đúng như pháp, bạn thảy đều làm 
theo tất cả, bạn thành Phật, bạn thành Tổ, bạn vượt qua thầy rồi. Cho nên chúng 
ta cầu thiện tri thức ở đâu? Thiện tri thức chính là người mà trong tâm trí của ta 
thấy ngưỡng mộ nhất, khâm phục nhất, họ nói với ta, ta tuân theo một trăm phần 
trăm, một chút cũng không dám trái phạm thì người này chính là thiện tri thức 
của ta. Không phải nói người có danh tiếng lớn, thanh danh lừng lẫy, lời họ nói 
bạn bằng mặt mà không bằng lòng, vậy thì nhất định không thể có được thành 
tựu. Không những không thể có thành tựu, mà còn tạo tác tội nghiệp rất nặng. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

105

Tội nghiệp gì vậy? Lừa thầy, diệt Tổ. Bạn lừa dối thầy thì việc gì bạn phải đi 
bái họ làm thầy chứ? Bái họ làm thầy lại phải lừa dối thầy; thầy là có sự truyền 
thừa của thầy, tổ tổ truyền nhau, bạn lừa dối thầy là bạn đã xem thường Tổ sư 
nhiều đời, hướng lên trên mà nói là xem thường cả Phật Bồ Tát. Đây là sự thật. 
Nếu như bạn thật sự có thể tôn kính Phật Bồ Tát, Kinh này là lời Phật nói, bạn 
làm sao dám trái phạm. Bạn đã đọc Kinh này rồi, thậm chí là giảng Kinh này 
cho người ta nghe, giảng ba hoa khoác lác, giảng đến nỗi khiến người ta tán 
thán, nhưng lời nói việc làm của mình lại hoàn toàn trái với lời trong Kinh đã 
nói, vậy là bạn không tin Phật. 

Tin Phật khó lắm, rất khó. Tôi học Phật được bảy năm thì phát tâm xuất 
gia. Tôi vừa xuất gia thì liền bắt đầu giảng Kinh, dạy ở Phật Học Viện. Sau khi 
xuất gia hai năm, cũng tức là đã giảng Kinh được hai năm rồi tôi mới thọ giới. 
Sau khi thọ giới xong, tôi đến Đài Trung để thăm Lý lão sư. Ngài vừa gặp mặt 
tôi liền nói: “Ông phải tin Phật!”. Tôi vừa nghe vậy bỗng ngây người ra, mới 
gặp mặt chưa nói lời nào liền chỉ vào tôi nói “ông phải tin Phật”. Tôi ngây người 
ra một lát, thầy liền giải thích rõ cho tôi nghe là tin Phật không đơn giản, không 
phải nói hiện nay bạn đã xuất gia, đã thọ giới rồi, hơn nữa đã đang làm công 
việc hoằng pháp là đã thật sự tin Phật; có người cả một đời xuất gia, 80 - 90 
năm vẫn không tin Phật. Tiêu chuẩn tin Phật của thầy là gì? Lời Phật nói trong 
Kinh bạn thảy đều làm được hết mới gọi là tin Phật. Bạn là người chưa làm 
được thì là bạn không tin. Đã tin thì đâu có lý nào mà không làm? Không chịu 
làm chính là không chịu tin tưởng. Cho nên thầy nói với tôi, hai chữ “Tin Phật” 
này khó lắm, rất khó. 

Cho nên, Thế Tôn trong Kinh Hoa Nghiêm, trong Đại Trí Độ Luận đều 
nói rõ: “Tín vi đạo nguyên công đức mẫu”, tín tâm thành tựu thì không có việc 
nào mà chẳng thành tựu. Chúng ta tu hành chứng quả, tín tâm là cội nguồn, là 
cội gốc. Bạn không có tín tâm kiên cố thì sao bạn có thể thành tựu được? Nếu 
bạn có niềm tin này thì “Đốn luân tận phận” bạn nhất định làm được. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

106

“Nhàn tà tồn thành”, “tà” là tà tri tà kiến, “nhàn” là ngăn chặn, bạn phải 
biết ngăn chặn, phòng ngừa tà tri tà kiến. 

Phương pháp phòng ngừa, cư sĩ Lý Mộc Nguyên nói rất cao minh, hôm 
đó ông nói mấy lời với mọi người, tôi đã nghe được, tôi đồng ý. Việc đầu tiên 
ông nói với mọi người là không nên nghe điện thoại, điện thoại vừa cầm lên tay 
là nói liền một giờ, nửa giờ, toàn là thị phi. Cho nên, ông bảo thành viên của 
Tịnh Tông Học Hội là nếu không có việc gì thì không nên nghe điện thoại, cũng 
không nên gọi điện, có thể tránh rất nhiều những tư tưởng, khái niệm không 
chính xác. Cho nên tôi thường nói, không xem báo chí, không xem ti vi, không 
nghe đài phát thanh thì tâm của bạn thanh tịnh. Ngày nay chúng ta ở trong xã 
hội này, cư sĩ tại gia có công việc, có sự nghiệp, trong công việc sự nghiệp của 
bạn, những việc cần phải biết thì bạn hãy tiếp xúc, những việc không cần phải 
biết thì nhất mực không nên biết, có như vậy mới giữ gìn tâm thanh tịnh của 
bạn. Đây gọi là Thiện Tư Duy, chân thật làm được “Đốn luân tận phận, nhàn 
tà tồn thành”. Lòng dạ đối với người phải chân thành, không hề mảy may hư 
dối. Người ta dùng tâm giả dối đối xử với chúng ta, chúng ta phải lấy tâm chân 
thành đối xử với họ, vì sao vậy? Họ làm chuyện sáu cõi luân hồi, làm chuyện 
ba đường ác, còn ta phải đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc gặp Phật A Di Đà. 
Người mà Phật A Di Đà hoan nghênh là người có tâm chân thành, người mà 
tâm thị phi thì Phật A Di Đà sẽ không tiếp nhận. Đại đức xưa ở trong chú giải 
Kinh điển nói rất rõ ràng, rất tường tận là lời nói cùng việc làm không hợp nhau 
thì niệm Phật cho nhiều đi nữa cũng không thể vãng sanh. Nếu như bản thân 
chúng ta hạ quyết tâm, có hoằng nguyện này, ở trong một đời này nhất định 
phải vãng sanh, nhất định phải y giáo phụng hành. Cho nên pháp hội lần này, 
pháp duyên của chúng ta thù thắng, tôi nhất định giảng qua bộ Kinh này một 
lần cho thật tỏ tường, thấu triệt. Chúng ta không giới hạn thời gian, ba năm, 
năm năm cũng không hề gì. Các bạn đến nghe, nghe một lần thì có thọ dụng 
của một lần, một lần nghe hiểu rồi, bạn có thể theo đó mà làm thì cả đời thọ 
dụng không hết, huống hồ hội nào bạn cũng đều đến nghe, vậy thì còn gì bằng 
nữa không? Thế nhưng chúng ta làm như vậy thì Thiện Tư Duy này của chúng 
ta có đạt đến thật viên mãn không? Vẫn chưa! Chẳng qua cũng chỉ được bảy, 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

107

tám phần mà thôi. Làm thế nào mới được viên mãn? Nhất tâm chuyên niệm A 
Di Đà Phật thì mới viên mãn, ở trong tâm mỗi niệm đều là A Di Đà Phật thì 
quyết định được sinh về Tịnh Độ. Cho nên tôi cũng đã từng khuyên một số bạn 
đồng tu, tôi cũng khuyên người ta cứ nghe điện thoại, Lý Mộc Nguyên nói là 
không nghe điện thoại, còn tôi nói có thể nghe điện thoại, nhưng nghe điện thoại 
phải nghe thế nào vậy? Chúng ta chỉ niệm một câu A Di Đà Phật, họ nói chuyện 
thì cứ nói chuyện, ta cứ niệm A Di Đà Phật, A Di Đà Phật,… Họ nói một giờ 
thì chúng ta niệm A Di Đà Phật một giờ, không nói thêm lời nào; lời vớ vẩn của 
họ đến không ngừng thì chúng ta cứ A Di Đà Phật mà tiến tới. Biện pháp này 
của tôi cũng không tệ, lại không phải tốn phí điện thoại của mình, bạn nghĩ có 
đúng không? Họ điện thoại đến thì chúng ta đem từng câu, từng câu A Di Đà 
Phật đổ vào trong A Lại Da Thức của họ. Lời của họ, chúng ta một câu cũng 
chẳng thèm nghe, thậm chí nếu bạn không muốn nghe thì có thể bịt lỗ tai lại, 
chỉ miệng chúng ta nói A Di Đà Phật, A Di Đà Phật thôi. Ta nói thì họ nghe 
được, còn họ nói ta chẳng nghe thấy. Cách này thì quá tuyệt vời, cách này rất 
hay! 

Niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, niệm niệm có Phật A Di Đà, đây mới gọi là 
Thiện Tư Duy làm đến được viên mãn. Cho nên chúng ta phải học Bồ Tát 
Thiện Tư Duy, áp dụng ngay trong đời sống của chính mình, chính mình chính 
là Hiền Hộ Bồ Tát, chính mình chính là Thiện Tư Duy Bồ Tát. Cần phải nên 
biết rằng, ở trong Phật pháp có nói rất nhiều đến danh hiệu của chư Phật. Bạn 
thấy hiện nay có rất nhiều đạo tràng, khi tết đến thì lạy vạn Phật. Trong Đại 
Tạng Kinh có một bộ Kinh gọi là “Vạn Phật Danh Kinh”. Phật Danh Kinh đều 
là danh hiệu Phật, trong đó tổng cộng có hơn 12.000 danh hiệu Phật. Những vị 
Phật đó là ai vậy? Nói quí vị biết, đều là chính mình, đều là tánh đức của chính 
mình. Tánh đức tại sao có nhiều danh hiệu đến như vậy? Tánh đức là không có 
chỗ cùng tận, đừng nói một vạn danh hiệu nói không hết, mà vạn ức danh hiệu 
cũng nói không hết, vô lượng vô biên tánh đức, cho nên bao gồm tất cả danh 
hiệu Phật là tánh đức của chính mình, bao gồm tất cả danh hiệu Bồ Tát là đức 
tu của chính mình. Từ đức tu hiển hiện ra tánh đức của chính chúng ta, cho nên 
chúng ta niệm những danh hiệu Bồ Tát này là niệm ai? Niệm chính mình! Chính 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

108

mình biết gìn giữ chính mình, biết tự trọng, biết bảo vệ pháp của mình, vậy bạn 
chính là Hiền Hộ Bồ Tát; tư tưởng kiến giải của bạn thuần chánh thì bạn chính 
là Bồ Tát Thiện Tư Duy, không phải người khác. Những danh hiệu Bồ Tát này 
đặt ở nơi ta, Bồ Tát hiện thân để biểu pháp là Ngài chỉ dạy chúng ta. Như phía 
trước tôi có nói với mọi người, tôi nêu ra một ví dụ như Tứ Thiên Vương, Bồ 
Tát Di Lặc của Điện Thiên Vương toàn là chính mình, hoàn toàn áp dụng vào 
chính bản thân chúng ta, đâu phải là cảnh giới bên ngoài? Như vậy chúng ta 
mới có được thọ dụng đích thực. Từ đó cho thấy, mười sáu vị Bồ Tát này cũng 
không ngoại lệ, cũng là đức tu viên mãn của chúng ta. Mười sáu không phải là 
con số, mà mười sáu là tiêu biểu cho sự viên mãn. Hiển tông của chúng ta phần 
nhiều là lấy bảy tiêu biểu viên mãn, hoặc lấy mười tiêu biểu viên mãn. Trong 
Mật tông, phần nhiều là dùng mười sáu hoặc dùng hai mươi mốt để tiêu biểu 
viên mãn. Trong Kinh A Di Đà nói mười vạn ức cõi Phật, đây là sự viên mãn 
của Hiển tông nói. Bản Kinh nói 210 ức cõi Phật, đó là 21 mở rộng đến 210 ức, 
đây đều là ý nghĩa biểu pháp. Nếu chúng ta xem nó là con số thì là sai rồi, thì 
chúng ta sẽ không thể hội được nghĩa Kinh ở bên trong.

3. Vị thứ ba, Huệ Biện Tài Bồ Tát 

Ngôn ngữ là công cụ giao tiếp quan trọng nhất giữa người với người. 
Khổng Lão Phu Tử dạy học, điều thứ nhất là đức hạnh, điều thứ hai chính là 
ngôn ngữ. Phật pháp dạy học cũng không ngoại lệ, Hiền Hộ và Thiện Tư Duy 
là đức hạnh, Huệ Biện Tài chính là ngôn ngữ, đây đúng là chỗ gặp nhau giữa 
dạy học của Khổng Lão Phu Tử và Phật pháp. Ở trong biện tài phải có trí tuệ 
thì biện tài của bạn mới tích lũy công đức, thì mới không tạo nghiệp. Không có 
trí tuệ thì tốt nhất không nên có biện tài, nếu như có biện tài mà không có trí tuệ 
thật thì biện tài sẽ tạo ra nghiệp rất lớn. “Năng ngôn thiện đạo”, thế nhưng 
những gì nói ra đều không phải là chánh pháp, mê hoặc lòng người thì tội này 
rất nặng.

Các vị đọc “Luận Ngữ”, các vị thấy Khổng Lão Phu Tử cũng đã từng có 
một thời gian ngắn làm quan Đại Tư Khấu ở nước Lỗ. Khi Ngài vừa nhậm chức, 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

109

liền xử trảm Thiếu Chánh Mão đương thời (việc này vào thời bây giờ là tuyệt 
đối không cho phép). Thiếu Chánh Mão phạm tội gì vậy? Không thấy tội, bạn 
tìm không ra lỗi của ông ấy, vì sao Khổng Lão Phu Tử lại giết ông ấy? Chính 
là ông ta năng ngôn thiện đạo, nói lời thị phi, bày chuyện thị phi khắp nơi làm 
mê hoặc lòng người. Ông ấy có biện tài, có lẽ Khổng Lão Phu Tử cũng biện 
không lại ông, hết cách rồi thì giết thôi. Điều này trong sử có ghi chép, Khổng 
Lão Phu Tử giết Thiếu Chánh Mão. Tội ác của Thiếu Chánh Mão là tà tri tà 
kiến. Ông rất có biện tài, cho nên những tri kiến ác đó của ông sẽ ảnh hưởng xã 
hội, rất nhiều người nghe tin theo lời của ông, cho nên Phu Tử không còn cách 
nào khác mới dùng cách này. 

Biện tài này đối với mỗi người chúng ta mà nói đều rất quan trọng. Trong 
Kinh Lăng Nghiêm nói rất hay: “Thời kỳ Mạt Pháp tà sư nói pháp nhiều như 
cát sông Hằng”. Lần đầu tôi đến Hồng Kông giảng Kinh, khoảng năm 1977 
hay 1978, tôi còn nhớ Pháp sư Thường Hoài nói với tôi, Hồng Kông có một bộ 
phận Cơ Đốc giáo gọi là Đạo Phong Sơn chuyên tiếp đãi người xuất gia. Người 
xuất gia đến Hồng Kông không có chỗ nương tựa, không có chỗ ở thì họ tiếp 
đãi vô cùng chu đáo, cung cấp thức ăn, cung cấp chỗ ở, hàng ngày đưa đi chơi. 
Bạn thấy họ rất rộng mở. Trong Cơ Đốc giáo có Phật đường, mỗi ngày bảo bạn 
lạy Phật, bảo bạn đi đọc Kinh, tiếp đãi bạn tốt không thể chê được, ai cũng có 
cảm tình. Qua hai, ba tháng thì… “Ai-da, Cơ Đốc giáo tốt! Phật giáo không 
được, đạo tràng Phật giáo ở không được, pháp sư cũng chẳng thèm đếm xỉa 
tới, đối đãi với tôi đâu có nhiệt tâm bằng Cơ Đốc giáo”. Sau đó thì Kinh cũng 
không đọc, Phật cũng không lạy nữa, “ừ, đến giáo đường của họ thôi!”. Rất 
nhiều pháp sư đã hoàn tục và vào đạo của họ. Pháp sư Thường Hoài nói với tôi 
về sự việc này. Tôi nói: “Việc đó hiếm có, chúng ta đi xem thử!”. Tôi liền đến 
Đạo Phong Sơn để viếng thăm. Khi đến thăm viếng, chúng tôi xem thấy trong 
đó có một số pháp sư đã mặc quần áo hoàn tục, họ nói với tôi, Cơ Đốc giáo hết 
sức từ bi, hết sức bác ái, họ vô cùng ca ngợi. Chủ nhân của Đạo Phong Sơn ra 
tiếp kiến tôi, đại khái cũng muốn khuyên tôi. Sau khi viếng thăm xong, tôi nói: 
“Tôi rất cảm ơn quí vị, việc làm của quí vị rất tốt”. Họ nghe xong thì cảm thấy 
không hứng thú, cũng hơi ngớ ra. Sau đó tôi liền nói với họ: “Tôi thật sự cảm 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

110

ơn quí vị, không hề giả dối. Các bạn đã khuyên những người xuất gia này hoàn 
tục, tin Cơ Đốc giáo, tôi rất cảm ơn quí vị, chân thành cảm ơn. Đây là lòng 
chân thành của tôi, không hề giả dối”. Họ cũng có vẻ không tin, họ hỏi: “Vì 
sao vậy?”. Tôi nói: “Phật pháp truyền đến ngày nay đã 3.000 năm rồi, ở trong 
cửa Phật cũng có tốt, xấu lẫn lộn. Cơ Đốc giáo của các bạn truyền đến ngày 
nay sắp gần 2.000 năm rồi (Cơ Đốc giáo đến nay là được 1998), những phần 
tử trong tôn giáo các bạn cũng chưa chắc đảm bảo là ai ai cũng đều tốt, cũng 
có một số kẻ phản trắc”. Điều này họ cũng đồng ý. Tôi nói: “Số rác rưởi này 
của nhà Phật chúng tôi tự mình không có cách gì thanh lý được, các bạn giúp 
chúng tôi quét trừ thanh lý sạch sẽ tất cả, vậy sao tôi không cảm ơn các bạn 
chứ? Đương nhiên cảm ơn các bạn! Đạo Phong Sơn của các bạn là trạm chứa 
rác của nhà Phật chúng tôi. Chỉ mấy lời của các bạn liền dao động lòng người 
chúng tôi rồi thì người này không có tâm đạo; không có tâm đạo thì không thể 
học đạo. Bạn dọn sạch họ đến đây thì tuyệt quá!”. Tôi viếng thăm Đạo Phong 
Sơn, dạy bảo họ. Bạn thấy đấy, tôi khen ngợi họ, tôi không hủy báng họ, tôi nói 
họ làm tốt, tôi vô cùng cảm ơn họ. Bạn thấy, chúng ta hoan hỷ biết bao, giải 
quyết vấn đề rất hoan hỷ, để họ phải suy nghĩ. Việc làm lay chuyển của họ thu 
về những người đó đều là rác rưởi của nhà Phật, tinh hoa của nhà Phật thì chẳng 
hề lay chuyển được. Nếu họ có thể tỉnh ra, sau này sẽ không làm trạm chứa rác 
nữa, không còn khuyên người xuất gia hoàn tục nữa. Cho nên nếu chúng ta nói 
thẳng, bạn làm như thế, như thế đó là bạn đã tạo rất nhiều tội nghiệp, vậy thì họ 
rất hứng khởi. Bạn xem, chúng ta làm thành công rồi. Tôi vừa phân tích như 
vậy, tôi phân tích chân thật, không hề giả dối, “việc các bạn làm hoàn toàn 
không có công đức, những phần tử bị thu hút về bên đó toàn là thành phần tín 
tâm không kiên cố của nhà Phật, tâm đạo không kiên cố, mê hoặc điên đảo, 
thấy lợi quên nghĩa, số này là những phần tử không tốt, các bạn nhận về rồi”.

Cho nên chúng ta cần có trí tuệ biện tài. Bạn có trí tuệ thì bạn mới có thể 
thấy được rõ ràng, thấy được sáng suốt, lời nói của bạn mới có thể thật sự giáo 
dục người ta. Khuyên người không nên tạo ác nghiệp, ác nghiệp tạo ra rồi thì 
hậu quả không thể tưởng tượng nổi. Có biện tài như vậy thì cần phải cố gắng 
lợi dụng nó. Dùng ở chỗ nào thì thù thắng nhất? Phải chuyên tu chuyên hoằng 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

111

đối với pháp môn này thì không gì thù thắng bằng. Tất cả chư Phật Như Lai 
mười phương, không có vị nào mà không hoằng dương bộ Kinh này, không có 
vị nào mà không giảng bộ Kinh này, không có vị Phật nào mà không khuyên 
người niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Chúng ta có năng lực này thì tại sao không 
thay Phật làm sáng tỏ thêm? Bản thân chúng ta cũng thật sự được Phật quang 
gia trì, đây mới là trí tuệ biện tài đích thực, chúng ta phải khéo vận dụng, phải 
cố gắng học tập. 

4. Vị thứ tư, Quán Vô Trụ Bồ Tát 

Đây là công phu đích thực đắc lực rồi. Những gì đã nói phía trước đều là 
điều kiện cơ bản. Chúng ta học Phật đã nhiều năm rồi, cũng đã nghe rất nhiều 
Kinh, nhưng tôi muốn hỏi công phu của bạn như thế nào? Phiền não của bạn 
giảm chưa? Trí tuệ của bạn có tăng trưởng không? Tư tưởng, lời nói, việc làm 
của bạn, ác nghiệp có giảm hay chưa? Thiện nghiệp có tăng hay không? Những 
việc này thuộc về vấn đề của công phu. Thành thật mà nói, người học Phật 
chúng ta công phu không đắc lực, cũng chính là nói, Phật pháp đã học rồi, hằng 
ngày cũng đang niệm Phật nhưng chưa chắc được vãng sanh. Chưa chắc chắn 
vãng sanh mà nói là chắc chắn, đó gọi là đại vọng ngữ, tội nghiệp đó là đọa địa 
ngục A Tỳ. Người chân thật đích thực phải nói lời thành thật là “chưa chắc 
chắn!”. Chưa chắc chắn chính là công phu không đắc lực. 

Phật ở chỗ này dạy chúng ta “Quán Vô Trụ”. Quí vị thấy danh hiệu này 
liền nghĩ đến Kinh Bát Nhã, trong Kinh Kim Cang nói: “Ưng vô sở trụ, nhi 
sanh kỳ tâm”, Quán Vô Trụ chính là “ưng vô sở trụ”. Trước đây vào đời Đường, 
Tổ thứ sáu của Thiền tông là Đại Sư Huệ Năng, Ngài đại triệt đại ngộ, minh 
tâm kiến tánh chính ở hai câu này trong Kinh Kim Cang. Cho nên “Quán” là 
quán sát thế gian, không phải bảo bạn nghĩ, vừa nghĩ liền sai rồi. Nghĩ là gì 
vậy? Nghĩ là rơi vào trong ý thức, quán không dùng ý thức. Thiền tông tham 
thiền, vì sao gọi là tham, gọi là tham cứu mà không nói là nghiên cứu? Nghiên 
cứu chưa thoát khỏi tâm ý thức, cũng chính là ngày nay chúng ta nói chưa thoát 
khỏi tư duy, tưởng tượng. Chúng ta thử nghĩ lại xem, đó là thuộc về nghiên cứu, 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

112

đó là dùng tâm ý thức. “Tham” không dùng ý thức, “quán” cũng không dùng 
ý thức; không dùng tâm ý thức gọi là “quán”, dùng tâm ý thức thì không phải 
là “quán”. 

Thế nào gọi là không dùng tâm ý thức? Điều này không phải là dễ hiểu. 
Trước tiên chúng ta phải hiểu tướng trạng của tâm ý thức là như thế nào, tác 
dụng của tâm ý thức ra làm sao, sau đó mới dần dần thể hội nó. Cái tâm này là 
A Lại Da Thức, gieo chủng tử (ngày nay chúng ta gọi là để lại ấn tượng), sáu 
căn của chúng ta tiếp xúc cảnh giới sáu trần đều để lại ấn tượng rất sâu, để lại 
ấn tượng là tác dụng của A Lại Da. Chúng ta thấy sắc, nghe tiếng thì liền phân 
biệt. Phân biệt là tác dụng của thức thứ sáu, do phân biệt mà chấp trước, khởi 
tham ái, sinh ra tình cảm, gây nên phiền não, thế là liền chấp trước kiên cố. 
Chấp trước là Mạc Na Thức. Nếu chúng ta hiểu được điều này thì tổng thể cũng 
có thể hiểu được một ít. 

Những người tham thiền, họ nghiên cứu Kinh giáo, công phu thế nào mà 
có thể được đắc lực? Họ không dùng tâm ý thức, cũng chính là nói, họ không 
phân biệt, không chấp trước, nghiên cứu Kinh giáo cũng không phân biệt, cũng 
không chấp trước. Không những không phân biệt, không chấp trước, mà còn 
không để lại ấn tượng, vậy thì cao minh. Nghiên cứu Kinh giáo là như thế, ngay 
trong cuộc sống thường ngày cũng là như thế, xử sự, ứng xử với người, với 
công việc, với sự vật, cho đến việc mặc áo, ăn cơm đều không phân biệt, đều 
không chấp trước, đều không để lại ấn tượng. Cho nên Thiền tông, quí vị có lẽ 
nghe nói trà Triệu Châu, ý nghĩa không phải dễ hiểu. Khi người ta đến thăm 
Hòa thượng Triệu Châu, Ngài nói: “Uống trà đi”, chỉ có một câu này Ngài đã 
độ hóa tất cả chúng sanh. Bạn không nên cho rằng “uống trà đi” là bạn đi xếp 
ly trà để uống trà. Câu “Uống trà đi” đó của Ngài chính là bảo bạn trong cuộc 
sống thường ngày, trong việc ăn uống sinh hoạt không để lại ấn tượng, không 
phân biệt, không chấp trước. Có thứ nào mà chẳng phải là thiền? Có thứ nào 
mà chẳng phải là công phu? Chỉ cần ở trong tất cả pháp không phân biệt, không 
chấp trước, không để lại ấn tượng thì chính là vô trụ; có một chút phân biệt, 
chấp trước thì tâm của bạn liền có trụ. Có trụ là hỏng rồi, có trụ thì sinh phiền 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

113

não, sẽ khởi chướng ngại, vô trụ mới tương ưng với pháp tánh. Vì sao nhất định 
phải vô trụ vậy? Phật không phải yêu cầu người một cách vô lý, vì vô trụ tương 
ưng với chân tướng sự thật, có trụ thì trái với chân tướng sự thật, chính là phía 
trước chúng ta đã nói Thiện Tư Duy, vô trụ là Thiện Tư Duy, có trụ là bất thiện. 

Trong Kinh Kim Cang, Phật nói rất hay: “Quá khứ tâm bất khả đắc, hiện 
tại tâm bất khả đắc, vị lai tâm bất khả đắc”, ba tâm bất khả đắc. Nói rõ tâm 
năng đắc không thể được, tâm năng đắc chẳng thể được. Nếu bạn cho rằng có 
đắc thì là giả, không phải thật. Cảnh giới bên ngoài là cái bạn sở đắc. Trong 
Kinh nói rất rõ: “Vạn pháp duyên sanh”. Ngay cả Phật pháp cũng là duyên 
sanh, cho nên không nên chấp trước Phật pháp. Phật nói: “Pháp còn phải buông, 
huống hồ phi pháp”, chữ pháp này là Phật pháp, Phật pháp tại sao phải xả vậy? 
Vì Phật pháp là pháp do nhân duyên sanh, phàm là pháp do nhân duyên sanh 
thì ngay thể đều là không, không thể có được. Bạn thấy, sở đắc cũng chẳng thể 
được, hai bên năng - sở đều chẳng thể được thì làm sao bạn có thể trụ? Trụ có 
nghĩa là đắc, cho nên tâm của bạn vừa có trụ là sai rồi. 

Chúng ta ngày nay đối với vạn sự, vạn pháp, Phật dạy chúng ta phải tùy 
duyên. Tùy duyên là tự tại, sao cũng được, có cũng tốt, không có cũng tốt, đều 
được đại tự tại, tuyệt đối không có một tí ý niệm được mất, không có một chút 
ý niệm lấy bỏ. Đối với tất cả pháp không lấy, không bỏ, không được, không 
mất, đây gọi là vô trụ. Từ đó cho thấy, vô trụ chính là Niết Bàn, công phu vô 
trụ đạt đến cực điểm chính là cảnh giới đại Niết Bàn, ở trong tam học Giới-
Định-Huệ mà nói, đây thuộc về định công, thiền định rất sâu. 

Định phải có huệ, nếu định mà không có huệ thì định này vô dụng, không 
khởi tác dụng, cho nên định nhất định phải có huệ. Huệ là gì vậy? Sinh tâm. 
Tuy sinh tâm nhưng vẫn vô trụ, vậy mới là cao minh. Sinh tâm và vô trụ là một 
việc, không phải hai việc. Nếu như bạn nói sinh tâm làm trở ngại vô trụ, vô trụ 
trở ngại sinh tâm, đây là quan niệm của người thế gian chúng ta, cũng là hiện 
tượng thật của người thế gian. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

114

Ví dụ có người nói: “Công việc của tôi quá bận rộn, quá nhiều việc, thù 
tiếp quá nhiều làm trở ngại tâm thanh tịnh của tôi, tôi phải tu tâm thanh tịnh 
nên phải xa rời tất cả những công việc đó, cái gì cũng không cần hỏi, tôi mới 
có thể đạt được tâm thanh tịnh; bận bịu đến như vậy mà bảo tâm phải thanh 
tịnh thì khó quá, việc này làm không được”. Nhất định phải làm được, vì sao 
vậy? Biết rằng tướng là giả, thể là không, tướng giả thì có bận rộn hơn đi nữa 
vẫn là giả, làm gì có chướng ngại? Lý sự vô ngại, sự sự vô ngại, đó chính là 
cảnh giới Hoa Nghiêm, vào được cảnh giới không chướng ngại. Công phu như 
vậy, thọ dụng như vậy là thọ dụng chân thật, hoàn toàn đắc lực ở Quán Vô Trụ. 
Quan sát tất cả pháp thế xuất thế gian là vô sở hữu, Phật nói trong Kinh là 
“mộng huyễn bào ảnh, như lộ như điện”. Phật dạy chúng ta “thường quán sát 
như vậy”, đây chính là tu “Quán Vô Trụ”. Bạn có thể thường xuyên quan sát 
tất cả pháp thế xuất thế gian như vậy thì bạn chính là Quán Vô Trụ Bồ Tát, công 
phu của bạn làm sao không đắc lực được? 

Công phu niệm Phật đắc lực thì dứt khoát được sinh Tịnh Độ, hơn nữa, 
phẩm vị nhất định cũng rất cao, không ở trung hạ phẩm, cho nên việc này rất 
quan trọng. Bạn có được loại công phu tu hành này, trên đề Kinh đã nói tổng 
cương lĩnh tu hành, bạn có thể đạt được tổng cương lĩnh này chính là “Thanh 
Tịnh, Bình Đẳng, Giác”. Ngày nay chúng ta không đạt được Thanh Tịnh, Bình 
Đẳng, Giác chính là do lo được, lo mất, có tâm được mất, có tâm lấy bỏ, nghiêm 
trọng hơn là có tâm tham, sân, si, mạn, còn có tâm cống cao đố kỵ, vậy thì hỏng 
rồi! Đây là chướng ngại lớn nhất cho việc tu hành trong đời này của chúng ta. 

Trước đây, ở nơi này, chúng ta đã từng dùng thời gian bốn tháng để giảng 
bộ Kinh Kim Cang (những băng ghi âm này hiện nay cũng đang lưu hành). Vì 
sao phải giảng bộ Kinh này vậy? Thực tình nói, chính là quan sát rất nhiều bạn 
đồng tu niệm Phật công phu không đắc lực, không thể buông xả. Cho nên giảng 
bộ Kinh Kim Cang giúp mọi người biết rõ mà buông xả, hy vọng công phu niệm 
Phật của chúng ta được thành tựu, không thể được nhất tâm bất loạn thì chí ít 
phải được công phu thành khối, chúng ta quyết định có thể vãng sanh đến được 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

115

cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Việc này Kim Cang Bát Nhã có sự giúp ích rất lớn 
đối với chúng ta.

Ở trong Quán Vô Trụ Bồ Tát còn có một tầng ý nghĩa sâu hơn, đó là vô 
trụ nhất định phải sinh tâm. Nếu như vô trụ không sinh tâm, chính là Thế Tôn 
quở trách hàng Nhị thừa trốn vào Niết Bàn, chỉ có tự lợi mà không thể lợi tha. 
Tự lợi mà không lợi tha cũng không tệ, cũng rất khó được, không hề sai, thế 
nhưng các vị nhất định phải hiểu, không lợi tha thì tánh đức của bạn không được 
viên mãn. Hay nói cách khác, nhất định phải sinh tâm, nhất định phải đem sinh 
tâm và vô trụ hợp lại thành một, không được phân thành hai, vì phân thành hai 
thì bạn chỉ chứng đắc được một nửa, quyết định không viên mãn, cho nên nhất 
định phải sinh tâm. Chúng ta lấy Kinh Hoa Nghiêm làm ví dụ để nói, lấy địa vị 
thấp nhất của những vị Bồ Tát trong Kinh này là Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát, địa 
vị công phu tu chứng của các Ngài đã ở vào cảnh giới không phân biệt, không 
chấp trước tất cả pháp thế xuất thế gian. Không chấp trước thì các Ngài đã ra 
khỏi sáu cõi luân hồi, không phân biệt thì các Ngài ra khỏi mười pháp giới, phân 
biệt chấp trước đã thật sự dứt sạch rồi, thật sự là thâm nhập vô trụ, “ưng vô sở 
trụ”, các Ngài đã đến Nhất Chân Pháp Giới. Nhất Chân Pháp Giới chính là pháp 
giới vô trụ, chính là pháp giới ưng vô sở trụ, sinh đến nơi đó là sơ trụ Bồ Tát. 
Nếu chứng đến quả vị viên mãn, hướng lên còn có bốn mươi mốt giai đoạn là 
Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác, đến Diệu Giác 
mới thành Phật, còn có nhiều vị thứ như vậy. Nhiều vị thứ như vậy thì cách tu 
thế nào? Sinh tâm. Bạn không sinh tâm thì bạn không thể đạt đến Phật quả cứu 
cánh viên mãn. Sinh tâm gì vậy? Sinh tâm hóa độ tất cả chúng sanh. Loại hóa 
độ đó như Kinh Kim Cang đã nói: “Độ vô lượng vô biên chúng sanh mà thật 
không có chúng sanh nào được độ”. “Độ vô lượng vô biên chúng sanh” là sinh 
tâm, “thật không có chúng sanh nào được độ” là vô trụ, đây là một, không phải 
hai. Một câu này áp dụng thì chính là 53 tham học của Kinh Hoa Nghiêm. Năm 
mươi ba tham của Kinh Hoa Nghiêm gọi là trải sự luyện tâm. Lịch là trải qua, 
cảnh giới nào cũng đều phải trải qua, thảy đều phải trải qua. Phải hòa quang 
đồng trần với tất cả chúng sanh, phải hòa chung với họ, không có phân chia. 
Luyện tâm là luyện Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Giác, trải sự luyện tâm. Nếu bạn 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

116

không trải qua trên sự tướng thì tất cả thành tựu bạn nói không đáng tin. Quí vị 
hãy xem thử Trúc Song Tùy Bút của Liên Trì Đại Sư, đây là bút ký của Tổ sư, 
trong Trúc Song Tùy Bút có một điều (ở chỗ nào tôi cũng không nhớ rõ, đây là 
sách tôi xem ba mươi mấy năm trước, còn có một chút ấn tượng thôi), trong đó 
có đưa ra một chuyện khiến tôi có ấn tượng rất sâu sắc. Câu chuyện đó là có 
một lần, một pháp sư đến viếng thăm Đại Sư Liên Trì. Đại Sư Liên Trì liền bịa 
ra một chuyện kể cho ông ta nghe. 

Có một người tu hành sống ở trong núi sâu mấy mươi năm, giới luật tinh 
nghiêm, định công rất sâu, công phu thành tựu rồi.

7Có một lần, người trong thành phố gặp được Pháp sư, họ rất ngưỡng mộ, 
rất khâm phục giới luật, đạo hạnh của vị Pháp sư này. Ở trong khu nội thành 
náo nhiệt, họ xây một giảng đường, mời Pháp sư xuống núi để hoằng pháp. Sau 
khi Pháp sư xuống núi không được bao lâu, đời sống phồn hoa nơi thành thị 
Ngài đều bị tiêm nhiễm tất cả, tham, sân, si, mạn đều hiện ra, đạo tâm cũng 
không còn, định cũng mất sạch rồi, vô cùng đáng tiếc! Vị Pháp sư này liền đến 
thỉnh giáo với Đại Sư Liên Trì, đó là vị nào vậy? Đại Sư Liên Trì nói chính là 
ông anh (chính là vị Pháp sư ấy). Ngài nói rõ bạn tu hành ở trong núi sâu, chưa 
trải qua sự tôi luyện ở trong hồng trần này thì không tính đến. Từ xưa đến nay, 
bao nhiêu người tu hành ở trong núi có thành tựu, nhưng vừa xuống núi là tiêu 
liền, toàn bộ đều bị hủy sạch, chúng ta thường nói là “không vượt qua được 
khảo nghiệm”. Cho nên Phật nói hoa sen là không phải nói hoa sen nở ở trong 
nước, hoa sen nở trong nước có gì hiếm lạ đâu! Hoa sen mà Phật Thích Ca Mâu 
Ni nói là hoa sen nở ở trong lửa, đây mới là hiếm lạ, mới trân quí. Lửa là tiêu 
biểu cho năm dục sáu trần. Ở trong năm dục sáu trần mà thanh tịnh vô nhiễm 
thì thành công. Cho nên vô trụ sanh tâm, đây là Phật pháp cao cấp ở trong Phật 
pháp.

7 Bắt đầu đĩa 8



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

117

Người bình thường chúng ta có thể học vô trụ, không nên học sanh tâm. 
Chúng ta vẫn phải chia nó ra thành giai đoạn, sau khi thật sự được vô trụ thì trải 
sự luyện tâm tiếp, chưa đến được cảnh giới vô trụ thì việc này làm không nổi, 
vừa làm là có vấn đề ngay. Việc này ở đây thuận tiện khuyến khích đồng tu, ở 
trong Quán Vô Trụ Bồ Tát hàm chứa nghĩa sâu, “vô trụ sinh tâm, sinh tâm vô 
trụ”. Chúng ta đảo ngược lại câu này để đọc thì mới có thể thấy được ý nghĩa, 
“vô trụ sinh tâm, sinh tâm vô trụ”, ý nghĩa liền xuất hiện. Đây là chân thật có 
trí tuệ, đích thực có định lực, vượt qua được khảo nghiệm. Khi chưa vượt qua 
được khảo nghiệm thì chúng ta phải tránh, không nên để cảnh giới bên ngoài 
quấy nhiễu chúng ta. Nếu như thật sự có định lực, thật sự có công phu thì có thể 
không cần tránh né, vì sao vậy? Chúng ta có thể chuyển cảnh giới, cảnh tùy tâm 
chuyển, chúng ta sẽ không bị nó chuyển, vậy thì được. Tự mình không thể 
chuyển cảnh giới thì quyết định phải tránh. 

Người mới học, Phật đã xây dựng cho chúng ta rất nhiều qui củ, chúng ta 
nhất định phải tuân thủ. Tại sao vậy? Vì chúng ta vô tri. Cũng như ở trường dạy 
học vậy, qui củ ở tiểu học rất nhiều, thầy giáo đôn đốc rất nghiêm khắc, lên 
trung học thì hơi nới một chút, lên đại học thì càng mở rộng hơn, đến nghiên 
cứu thì không có ai quản lý bạn. Tại sao vậy? Bạn đã trưởng thành, có trí tuệ, 
bản thân bạn có thể tự chăm sóc chính mình nên không cần người khác quản lý. 
Phật pháp càng cao cấp thì càng rộng mở, Phật pháp cấp càng thấp thì càng bảo 
thủ. Tiểu thừa thì giống tiểu học, qui củ quản lý rất nghiêm khắc, một tí sai lầm 
cũng không được phạm. Phật pháp Đại thừa thì đã mở rộng rất nhiều, bạn có 
định, có huệ, không cần người ta quản lý bạn như thế nữa. Pháp thế gian như 
vậy, Phật pháp cũng như vậy. Ở trong Nhất Chân Pháp Giới dứt khoát không 
có ai quản lý bạn, quyết định không có ai can thiệp đến bạn, mọi việc đều như 
pháp. Như Phu Tử đã nói: “Thất thập tùng tâm sở dục, nhi bất du cũ”, đây là 
Khổng Phu Tử tự mình nói ra cảnh giới của Ngài, sau 70 tuổi thì tùy theo tâm 
ý của mình, mọi cử chỉ đều hợp với phép tắc, hợp với lễ độ, vậy là cao minh. 
Cho nên, Pháp Thân Đại Sĩ chính là tùng tâm sở dục, hoặc là chúng ta nói tùy 
tâm sở dục, nhưng họ đều không trái với pháp tánh, hoàn toàn tương ưng với 
tánh đức, đây mới gọi là Pháp Thân Đại Sĩ. Hai câu này chính là trong Kinh 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

118

Hoa Nghiêm mà Đại Sư Thanh Lương đã nói: “Cảnh giới sự sự vô ngại”, không 
chướng ngại! Kinh này không hề khác với Kinh Hoa Nghiêm, nghĩa của Kinh 
Hoa Nghiêm đều ở trong Kinh này. 

5. Vị thứ năm, Thần Thông Hoa Bồ Tát 

Chân thật chứng được vô trụ sinh tâm, thật sự chứng đắc vô trụ, quán vô 
trụ rồi, “Thần Thông Hoa” thực tế mà nói chính là sinh tâm. Nhất định phải sinh 
tâm, đã vô trụ thì phải phát tâm phổ độ chúng sanh. Phổ độ chúng sanh có làm 
trở ngại cảnh giới thanh tịnh tịch diệt của chính mình không? Không trở ngại! 
Tuy một ngày từ sáng đến tối cùng chung sống với chúng sanh, sinh hoạt chung 
với nhau, nói chuyện đời, chuyện đạo, biểu diễn mọi thứ, nhưng cuộc sống mà 
chính họ trải qua vẫn thanh tịnh tịch diệt, không có mảy may thay đổi, cũng 
chính là tự thọ dụng là thanh tịnh vậy, sự thọ dụng của họ không ngừng đang 
chuyển động. Danh hiệu của hai vị Bồ Tát này hợp lại chính là hình tượng mà 
nhà Phật chúng ta thường hay dùng là Mark (“pháp luân”), pháp luân thường 
chuyển. Thần Thông Hoa là luân, ở nơi đó chuyển động không ngừng. Vô trụ 
là tâm của luân, vĩnh viễn bất động. Tâm của vòng tròn là bất động, còn vòng 
tròn thì luôn động. Bạn thấy, ý nghĩa này rất viên mãn. Chư Phật Bồ Tát là như 
vậy, ngày nay chúng ta muốn học thì cũng phải học như vậy. Làm thế nào khiến 
cho thân, khẩu của chúng ta ở trong thế gian này giúp ích tất cả chúng sanh, 
giúp sức tất cả chúng sanh mà tâm chúng ta như như bất động? 

Trong Kinh Kim Cang Bát Nhã nói: “Tam luân thể không”, không ngã 
tướng, không nhân tướng, không chúng sanh tướng. Không dính tướng ta, 
không dính tướng người, không dính vào tất cả các tướng của sự nghiệp mà 
mình đã làm, đây gọi là không chúng sanh tướng, cũng chính là làm đến được 
vô trụ. Sự việc làm không ít, mỗi ngày đều làm, vẫn làm không hề ngừng nghỉ, 
đó chính là sinh tâm, chính là Thần Thông Hoa biểu hiện ở chỗ này. 

“Du bộ thập phương, hành quyền phương tiện”. Hai câu Kinh văn này 
có thể dùng để giải thích ý nghĩa những việc đã làm của Thần Thông Hoa Bồ 
Tát.



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

119

Hai chữ “Thần Thông” này ngày nay xã hội đại chúng rất nhiều người 
hiểu lầm, cho rằng những sự việc thật kỳ quái thì gọi là thần thông. Giải thích 
vậy là sai rồi. “Thông” là thông đạt, đây là trí tuệ. Tất cả sự việc thế xuất thế 
gian không có gì mà không hiểu rõ, không gì mà chẳng biết, đây gọi là thông. 
“Thần” là tỉ dụ cho năng lực này của bạn vượt hẳn người bình thường, thần kỳ 
khôn lường. Người khác không thông đạt, còn bạn đều có thể thông đạt, cho 
nên gọi đó là thần thông. Hai chữ “Thần Thông” này là phải giải thích như vậy. 

“Hoa” là tỉ dụ cho tu nhân. Bạn thấy thực vật trước nở hoa, sau kết quả; 
hoa nở được tốt, nhân tốt thì tương lai sẽ kết quả tốt. Cho nên, trong Kinh Phật 
thường hay dùng hoa để đại biểu cho lục độ vạn hạnh của Bồ Tát. Bồ Tát phải 
tu lục độ vạn hạnh, ứng hóa, chứng Phật quả đại Niết Bàn. 

“Du bộ thập phương, hành quyền phương tiện” chính là vô điều kiện, 
không phân biệt, không chấp trước phổ độ tất cả chúng sanh. Bồ Tát ở chỗ này 
tùy loại hóa thân, như trong Phẩm Phổ Môn đã nói, nên dùng thân gì để độ thì 
Ngài liền hiện thân đó, cần phải nói pháp gì cho chúng sanh thì Ngài liền nói 
pháp ấy. Không có pháp nhất định có thể nói, cũng không có thân phận nhất 
định có thể dựa vào, tùy loại hiện thân, tùy theo ý niệm của chúng sanh mà 
thuyết pháp, đây gọi là Thần Thông Hoa. 

Chư Phật Bồ Tát vì tất cả chúng sanh mà diễn nói đủ thứ, nhưng mục tiêu 
phương hướng chỉ có một, đó là giúp cho tất cả chúng sanh giác ngộ. Nhà Phật 
chúng ta thường nói, giúp chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui, đây 
là tổng phương hướng, tổng mục tiêu. Chúng ta chịu phát tâm, sau khi được tâm 
thanh tịnh lại chịu giúp đỡ tất cả chúng sanh. Giúp đỡ tất cả chúng sanh, chủ 
yếu nhất là phải làm tấm gương tốt cho người ta xem, vì người diễn thuyết. Diễn 
là biểu diễn. Biểu diễn không phải đi hát tuồng, biểu diễn chính là chúng ta 
ngay trong đời sống thường ngày, khởi tâm động niệm, lời nói việc làm đều dựa 
theo Kinh mà làm, phải đem đạo lý, phương pháp, cảnh giới trong bộ Kinh này 
biểu diễn ra, diễn bày ra trong đời sống thường ngày của chúng ta. Hay nói cách 
khác, đời sống của chúng ta chính là Kinh Vô Lượng Thọ, Kinh Vô Lượng Thọ 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

120

chính là đời sống của chúng ta, chúng ta hợp với Kinh Vô Lượng Thọ thành 
một, đây gọi là diễn. Diễn không có một chút tạo tác, không một tí dấu vết, hay 
nói cách khác, bạn trải qua đời sống chính là đời sống của Phật Vô Lượng Thọ. 
Bạn muốn hỏi trải qua đời sống của Phật Vô Lượng Thọ thì bạn có thành Phật 
không? Đương nhiên thành Phật rồi, thế còn có gì để nói hay không? Từng câu 
từng chữ trong Kinh đều tương ưng với khởi tâm động niệm trong đời sống 
thường ngày của chính mình, bạn mới chân thật khế nhập vào biển nguyện Di 
Đà, đồng tâm, đồng nguyện, đồng đức, đồng hạnh với Phật A Di Đà, bạn không 
vãng sanh thì ai vãng sanh đây? Tự nhiên có thể vỗ ngực, tôi chắc chắn vãng 
sanh, vãng sanh thượng thượng phẩm. Người người đều làm được, mọi người 
phải nỗ lực, phải thật sự chịu làm, không nên bỏ lỡ cơ duyên trước mắt quá tốt 
của đời này, thế thật là đáng tiếc. 

6. Vị thứ sáu, Quang Anh Bồ Tát

Đây là quang minh ánh phát, phía sau Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật tán 
thán Phật A Di Đà là “Quang trung chi vương”. Trong lúc giảng giải tôi cũng 
thường hay khích lệ đồng tu, chúng ta học Phật, biển hiệu rất quan trọng. Cái 
gì là biển hiệu vậy? Tướng này chính là biển hiệu. Chúng ta nói Phật pháp tốt, 
tốt thế nào? Mặt mày gì mà tối thui, người ta vừa thấy liền nghĩ “học Phật sẽ 
ra dáng vẻ như vậy!” thì làm sao người ta có thể tin được chứ? Học Phật rồi, 
biển hiệu của chúng ta tốt, toàn thân phóng quang, tinh thần sung mãn, người 
ta vừa thấy liền nghĩ “học Phật tốt thật!”. Như vậy mới được. Do đó, không 
tiếp xúc chúng sanh thì hình tượng chẳng quan trọng, tiếp xúc với quần chúng 
rộng lớn thì hình tượng là quan trọng hơn hết. Người ta vừa tiếp xúc hình tượng 
này của bạn, điều trước tiên là có thiện cảm với bạn. Bạn thấy người thế gian, 
nếu như nói là hình tượng tốt, ở trong Kinh Phật dạy chúng ta, đối nhân xử thế, 
tiếp vật phải “hòa nhan ái ngữ”, ấn tượng tốt thì làm việc gì cũng đều rất thuận 
lợi, người giúp đỡ rất nhiều, thông thường nói quí nhân của bạn rất nhiều. Quí 
nhân ở đâu đến vậy? Hình tượng tốt, bạn liền sẽ cảm thấy được rất nhiều quý 
nhân giúp đỡ bạn. Hình tượng không tốt, người ta vừa thấy liền ngoảnh mặt lơ 
đi. Hình tượng này là xuất phát ra từ trong sự tu trì đích thực, không phải giả 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

121

vờ. Không phải nói, tôi phải lên bục giảng Kinh nên cần phải trang điểm một 
chút, đó là hình tượng giả, không phải thật. Hiện nay tại Đài Loan có một kênh 
truyền hình mời tôi đến giảng để ghi hình, khi ghi hình, họ nói: “Pháp sư! Phải 
dùng chút phấn trang điểm một tí”. Tôi nói: “Không làm, tôi không làm việc 
này!”. Họ nói: “Rất nhiều pháp sư lên bục giảng đều phải trang điểm”. Tôi 
nói: “Họ trang điểm thì mặc họ, tôi không trang điểm. Nếu bạn bảo tôi trang 
điểm, thì tôi thà không lên giảng”. Ngày nay chúng ta biết rằng, trong màn ảnh 
ti vi đều đeo mặt nạ cả, không phải đồ thật. Sau khi lấy đi mặt nạ đó của họ thì 
xấu lắm. Chúng ta phải phát ra từ trong nội tâm, rất tự nhiên, đây là đồ thật. 
Chính chúng ta được hưởng thụ chân thật, chúng ta cũng dứt khoát không lừa 
dối chúng sanh. Lừa dối chúng sanh là chúng ta có tội. Chúng ta trang điểm lên 
màn ảnh thì chúng ta có tội. Tại sao vậy? Lừa dối chúng sanh. Việc này không 
nên làm. Cho nên, Quang Anh Bồ Tát ở chỗ này biểu thị ý nghĩa rất sâu. 

Hình tượng cá nhân của chúng ta phải tốt, hình tượng đoàn thể của chúng 
ta cũng phải tốt. Đoàn thể là tăng đoàn. Tăng đoàn là gì? Bốn chúng đệ tử đều 
là tăng đoàn. Ngày nay mọi người vừa nghe nói tăng đoàn đều nghĩ đến người 
xuất gia, không hề nghĩ đến người tại gia. Tăng trong tiếng Phạn là tăng già, 
nghĩa gốc của tăng già là “Hòa hợp chúng”, chúng ta nhất định phải hiểu. 
“Chúng” là nghĩa gì vậy? Dùng cách nói hiện đại mà nói, chính là hội đoàn thể. 
Trong xã hội, hội đoàn thể rất nhiều. Hội đoàn thể này có thể tuân thủ lời giáo 
huấn của Phật, tu sáu giới điều, sáu phép hòa, thì đoàn thể này gọi là hòa hợp 
chúng, thì gọi là tăng già, là tăng đoàn, cho nên tăng đoàn không nhất định là 
người xuất gia. Trong Kinh Phật nói, bốn người trở lên, bốn người tại gia cũng 
được, như các bạn ở nhà có gia đình, bạn có con cái hoặc là cha mẹ, nhà bạn có 
bốn người, bốn người có thể tu sáu phép hòa kính thì gia đình này của bạn chính 
là tăng đoàn. Bạn buôn bán mở tiệm, ông chủ và nhân viên có bốn người trở 
lên, tất cả đều tuân thủ lời giáo huấn của Phật, tu sáu phép hòa kính thì tiệm này 
của bạn chính là tăng đoàn. Ở trong đã là hòa hợp chúng thì nhà của bạn chính 
là đạo tràng, cái tiệm này của bạn cũng là đạo tràng, chư Phật hộ niệm, Long 
Thiên ủng hộ. Cho nên, “hòa hợp chúng” này hoàn toàn không chỉ dành riêng 
cho người xuất gia. Tuy không dành riêng cho người xuất gia, nhưng người 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

122

xuất gia phải cùng tất cả đoàn thể khác, thậm chí tất cả hội đoàn thể hòa hợp, 
phải làm mẫu mực, phải làm tấm gương tốt để những hội đoàn thể khác đều có 
thể bắt chước làm theo, học tập theo chúng ta, thế là bạn thành công. Ý nghĩa 
này chúng ta phải hiểu rõ, phải ghi nhớ. 

Ở trong nhà Phật, những hình tượng này chúng ta phải thật sự xem trọng, 
vì ngày nay hầu như cả thế giới, chúng ta đến bất kỳ một nơi nào, gặp được đại 
chúng xã hội, khi nhắc đến đều nảy sinh sự hiểu lầm vô cùng nghiêm trọng đối 
với Phật giáo chúng ta. Việc này rất tai hại. Sự hiểu lầm như vậy đã dẫn đến sự 
coi thường, họ xem chúng ta là tôn giáo, hơn nữa trong tất cả tôn giáo, họ xem 
chúng ta là tôn giáo cấp thấp, là đa thần giáo, phiếm thần giáo, thần gì cũng lạy. 
Tôn giáo cấp cao là chỉ có một thần, thần minh vô thượng chỉ có một. Họ xem 
chúng ta là tôn giáo cấp thấp, thần nào cũng lạy, bạn thấy có oan uổng không? 
Ai đã tạo nên hiện tượng xã hội này? Chúng ta tạo nên, không nên trách người 
khác. Ta chưa làm hết trách nhiệm của một người đệ tử Phật, ta chưa thể giải 
thích rõ ràng, diễn thuyết sáng tỏ với mọi người về chân tướng của Phật pháp, 
cho nên dẫn đến sự hiểu lầm của mọi người như vậy, tội lỗi ở chính mình, không 
ở người khác. Ta cần phải nên sám hối, phải rửa sạch tội lỗi của mình, phải 
nghiêm chỉnh nỗ lực tu hành, ta phải cố gắng đem chân tướng sự thật của Phật 
pháp nói rõ ràng, nói minh bạch với tất cả đại chúng, hơn nữa chúng ta phải làm 
tấm gương tốt để cho người ta nhìn thấy. Đây chính là biển hiệu của chúng ta, 
đây chính là điều mà Quang Anh Bồ Tát muốn đại biểu. 

Đạo tràng chúng ta là chuẩn mực của hội đoàn thể toàn thế giới. Hội đoàn 
thể nhỏ nhất là gia đình, hội đoàn thể lớn nhất là quốc gia. Quốc gia cũng là hội 
đoàn thể, nó có tổ chức. Chúng ta ở trong tất cả hội đoàn thể tạo nên tác dụng 
mô phạm. Trong hội đoàn thể này không có danh vọng lợi dưỡng, không có 
nhân ngã thị phi, không có lợi hại được mất thì là hội đoàn thể thanh tịnh. Thân 
tâm chúng ta thanh tịnh, không nhiễm một trần, ý nghĩ, việc làm đều là lợi ích 
xã hội quảng đại quần chúng. Chẳng phải chúng ta hằng ngày chỉ nói suông, 
nói suông là không được, bạn phải thật sự làm được, phải nỗ lực thực hành. Tất 
cả những việc chúng ta làm khiến chư Phật Như Lai đích thực là biển hiệu chữ 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

123

vàng, chiếu sáng khắp nơi, vậy thì chúng ta sẽ không hổ thẹn là đệ tử Phật, đốn 
luân tận phận chúng ta đích thực làm được rồi. 

Hôm nay, đạo tràng Tịnh Tông Học Hội và Cư Sĩ Lâm làm được rất tốt, 
các đạo tràng khác chúng tôi cũng có thăm qua. Hai đạo tràng này chúng ta 
tương đối quen thuộc, mỗi ngày có người niệm Phật, mỗi một ngày đều có người 
ở đó giảng Kinh. Đạo tràng này nếu như mỗi ngày giảng Kinh ba năm không 
gián đoạn thì sẽ có tác dụng ảnh hưởng nhất định đối với xã hội. Mỗi ngày giảng 
hai giờ thì không đủ, thế nhưng hiện nay xã hội này, giảng Kinh hai giờ là rất 
cần thiết. Đương nhiên ngày nay chúng ta đã hướng đến khoa học kỹ thuật cao, 
chúng ta ghi hình tại hiện trường, đã được phát sóng lên truyền hình vệ tinh ở 
rất nhiều vùng quốc gia khu vực trên thế giới, đã được lưu thông trên mạng 
internet. Cho nên các vị không nên chỉ xem thấy giảng đường này của chúng ta 
ngồi đầy người, khoảng một - hai ngàn người, trên thực tế số người tham gia 
pháp hội này với chúng ta không biết là gấp bao nhiêu lần, bao nhiêu người 
đang lên mạng, bao nhiêu người đang ngồi trước màn hình ti vi đều nhìn thấy 
hiện trường của chúng ta. Cũng như pháp hội này của Thế Tôn, Bồ Tát mười 
phương thế giới, số người mà mắt thường chúng ta không nhìn thấy so với số 
người mà mắt thường chúng ta nhìn thấy không biết là nhiều gấp bao nhiêu lần. 
Đây là chỗ giống nhau. Cho nên, chúng ta thật sự là đệ tử Phật thì chúng ta phải 
xây dựng đạo tràng đúng pháp. 

Đạo tràng chân thật đúng pháp, tôi cũng đã nói rất nhiều, khi Thế Tôn còn 
tại thế đã làm ra tấm gương tốt nhất cho chúng ta. Bạn thấy, nơi Phật giảng 
Kinh là đạo tràng thành Vương Xá, đạo tràng Tịnh Xá Kỳ Viên, Phật giảng 
Kinh ở những nơi này tương đối nhiều một chút. Tất cả những đạo tràng này, 
chủ nhân đều là quốc vương, đại thần, trưởng giả giàu có, do họ tạo nên. Tất cả 
những sự vụ trong đạo tràng cũng do họ quản lý, thỉnh Phật đến đây để giảng 
Kinh thuyết pháp giáo hóa chúng sanh, tăng đoàn không hỏi những việc tạp vụ 
này. Ở trong tăng đoàn chỉ làm việc đạo, dạy học. Khi không giảng Kinh thuyết 
pháp cho đại chúng thì nội bộ nghiên cứu thảo luận, tiêu trừ tất cả nghi hoặc để 
nâng cao cảnh giới của mình (bình thường thì mọi người cũng làm việc này). 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

124

Cho nên, tôi vô cùng kính ngưỡng những cách làm năm xưa của Thế Tôn. Đạo 
tràng cần phải để cư sĩ quản lý. Người xuất gia tiếp nhận sự lễ thỉnh của cư sĩ, 
tứ sự cúng dường để hoằng pháp lợi sinh, tuyệt đối không can thiệp vào những 
việc linh tinh. Có một số người xuất gia không yên tâm, đạo tràng này tôi không 
có chủ quyền, chẳng may một ngày nào đó họ không vui sẽ đuổi tôi đi thì làm 
sao? Về điểm này bản thân bạn không có tín tâm, cũng chẳng trách bạn, tại sao 
vậy? Bạn không có đạo. Xưa nay Tổ sư thường nói: “Chỉ sợ không có đạo, 
không sợ không có chùa”. Bạn thật sự có đạo, thì đạo tràng nào muốn cầu bạn 
cũng cầu không được, nơi này không cần bạn thì nơi kia cũng chắp tay quỳ lạy 
để cầu bạn, bạn sợ cái gì nào? Chỉ sợ là không có đạo, đạo tràng này không cần 
bạn, đạo tràng kia cũng không cần bạn thì bạn cùng đường. Nếu như bản thân 
bạn xây đạo tràng thì quyền sở hữu đạo tràng này là của chính bạn, thử hỏi, bạn 
ra khỏi cái nhà nào? Bạn đã hồi gia rồi. Bạn vừa ra khỏi cái nhà nhỏ của bạn 
liền đeo gông nơi cái nhà lớn rồi. Sai rồi! Sai lầm lớn! 

Chúng ta không cần đạo tràng, không cần nơi chốn. Nếu quả thật không 
có người lễ thỉnh thì ngày tháng này thật thoải mái, trải qua thật an vui, nay 
càng vui hơn. Bạn thấy, bây giờ lều trại dã ngoại thật lý tưởng, phía dưới đều 
có tấm lót, côn trùng cũng không vào được, dây kéo kéo rất kín. Một cái lều trại 
nhỏ, đến nơi cảnh núi sông hữu tình, tối đến ở đó ngủ, bạn thấy thoải mái cỡ 
nào, ta cần đạo tràng để làm gì? Quả thật dưới gốc cây ngủ một đêm. Phật Thích 
Ca Mâu Ni vào thời đó tối ngủ gốc cây, không có đồ đắp (chúng ta ngày nay có 
đồ đắp), nửa ngày ăn một bữa, dưới gốc cây ngủ một đêm. Bạn thấy, đời sống 
kiểu này là đời sống của thần tiên. Tại sao chúng ta không sống đời sống này? 
Tại sao lại tạo ra những gông cùm khóa chặt nhiều như vậy, khiến chúng ta vĩnh 
viễn không thoát khỏi sáu cõi luân hồi? Làm chuyện ngu dốt như vậy còn hô to 
đắc ý, há chẳng phải mê hoặc điên đảo sao? Cho nên, trong tâm phải buông bỏ 
cho thật sạch sẽ. 

Tôi vẫn cứ chủ trương, đạo tràng để người tại gia quản lý, thậm chí người 
xuất gia chúng ta danh cũng không dính, buông thật sạch sẽ, không còn một 
chút phiền phức nào cả, không tạo tội nghiệp. Tịnh Tông Học Hội và Cư Sĩ 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

125

Lâm chính là một tấm gương tốt. Các vị thật sự có tài, có đức, muốn phát tâm, 
bạn thấy những cư sĩ này tâm chân thành đến cúng dường, nếu chúng ta không 
cố gắng nỗ lực thì sẽ có lỗi với họ. Chúng ta nghiêm túc nỗ lực, họ sẽ không 
muốn để chúng ta đi, mong muốn chúng ta ở lại đây, hy vọng chúng ta ở lại đây 
thường giảng Kinh, làm sao mà để chúng ta đi được chứ? Cho nên, chúng ta 
thật sự thể hội được đạo là quan trọng. Thật đúng là không sợ không có chùa, 
chỉ sợ không có đạo; đạo quan trọng hơn chùa nhiều, chùa không quan trọng. 
Những lời này của cổ nhân là danh ngôn chí lý, chúng ta phải luôn khắc ghi 
trong lòng, cố gắng y giáo phụng hành. Đạo tràng thì chúng ta hy vọng chân 
thật có cư sĩ Hiền Hộ, đích thực có cư sĩ Thiện Tư Duy sẽ xây đạo tràng, đến lễ 
thỉnh, cúng dường người xuất gia đến tu hành và hoằng đạo. Công đức hoằng 
hộ được phát huy hết mức, bốn chúng là một nhà. Bạn thấy, biển hiệu này hào 
quang muôn trượng chiếu khắp đất trời, chúng ta đã dán vàng lên mặt cho Phật, 
đây là công đức chân thật vô lượng vô biên. Cho nên, tôi khích lệ các bạn đồng 
tu tại gia xây đạo tràng, một người có khả năng thì một người xây, nếu như một 
người không có khả năng thì tập hợp những người có cùng chí hướng lại với 
nhau mà xây. Chúng ta căn cứ theo qui tắc pháp lệnh bình thường trong xã hội 
hiện tại, cố gắng Kinh doanh, cố gắng làm tốt công việc hoằng pháp lợi sanh.

Đầu óc của người hiện đại, quả thật mà nói là đều mê vào trong chuyện 
tiền bạc, tiền đồng trước đây ở giữa có cái lỗ, đều mê vào trong cái lỗ đó. Thật 
đáng thương, thật đáng thương! Bất kể làm việc gì, điều đầu tiên nghĩ đến là 
tiền. Tôi xây đạo tràng này, tiền ở đâu mà có? Đạo tràng xây xong rồi, phải chi 
phí, phải gìn giữ, tiền này kiếm ở đâu ra? Toàn là nghĩ đến tiền. Nghĩ đến tiền 
thì thật đáng thương. Hôm qua, có năm vị đại biểu của Tịnh Tông Học Hội 
Malaysia đến thăm tôi. Họ nói với tôi về một số tình hình của hội ở bên đó, đặc 
biệt nói rõ một điều với tôi, trong chương trình hiện tại của họ đã cắt bỏ hội phí 
của hội viên rồi. Họ nói, nghe tôi giảng Kinh trong những băng ghi âm, họ hiểu 
rõ sự việc này, nhất định phải không tạo mảy may áp lực nào lên tín đồ. Đạo 
tràng này chỉ tiếp nhận quyên góp của bạn, tuyệt đối không hạn chế bạn mỗi 
tháng phải đóng bao nhiêu tiền, một năm bao nhiêu tiền. Họ đem đến cho tôi 
xem, tôi nói: “Đúng!”. Lý Mộc Nguyên cư sĩ nói rất hay: “Chúng ta không có 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

126

tiền, không có phước báo, nhưng A Di Đà Phật có đại phước báo. Cái núi này 
là chỗ dựa chắc chắn”, vậy thì còn có vấn đề gì nữa? Bạn phải dựa thật chắc. 
Dựa như thế nào vậy? Y giáo phụng hành chính là chân thật lấy A Di Đà Phật 
làm núi dựa, những gì trên Kinh Phật A Di Đà đã nói ta thảy đều làm đến được, 
còn nguồn tiền mà ta cần phải có trong việc hoằng pháp lợi sinh thì Phật A Di 
Đà sẽ mang đến cho ta, đâu có cần ta phải bận tâm làm gì? Tự mình lo nghĩ để 
kinh doanh, để hoạch định, khổ chết mất! Không hề lo lắng suy nghĩ, đúng như 
trong nhà Phật thường nói: “Phật thị môn trung, hữu cầu tất ứng”. Khi tôi 
mới đầu tiếp xúc Phật giáo, Đại Sư Chương Gia truyền thụ cho tôi, tôi tín nhiệm 
đối với thầy. Tôi là một học sinh tốt, là một học sinh chuẩn mực, những lời chỉ 
dạy của thầy tôi phục tùng một trăm phần trăm, tôi cũng làm được một trăm 
phần trăm, tôi không phụ lòng thầy. Nếu ngày nay tôi có tà tri tà kiến, nếu tôi 
làm một việc gì đó không tốt thì tôi liền nghĩ rằng tôi có lỗi với thầy. Rất nhiều 
đồng học đồng tu đều nhìn thấy hình của thầy tôi treo ở nơi tôi ở. Học sinh 
chúng ta ngày nay vào lớp, ở trong lớp học, hình của thầy cũng phải treo ở đó. 
Trong một đời rời xa thầy mấy mươi năm rồi, nhưng tinh thần của chúng tôi 
vẫn mãi bên nhau. Thầy dạy tôi phải giữ tâm báo ân, hoằng pháp lợi sanh, chúng 
tôi làm sao dám trái phạm? Thường giữ tâm báo ân thì bạn sẽ không dám có 
suy nghĩ xằng bậy, sẽ không dám trái phạm những việc mà lão sư đã dạy. Chúng 
ta không trái lời lão sư, đương nhiên sẽ không trái với chư Phật Bồ Tát. Chư 
Phật Bồ Tát là Tổ sư của lão sư, nếu như chúng ta làm ra vẻ phục tùng đối với 
lão sư, đó chẳng phải là khinh sư diệt tổ hay sao? Diệt tổ chính là xem thường 
Phật Bồ Tát. Lý lão sư đã nói từ trước, đó không phải là học Phật mà là đùa 
giỡn Phật pháp, tội lỗi vô lượng vô biên. Thế gian thứ gì cũng có thể đùa giỡn, 
nhưng làm sao có thể đùa giỡn Phật pháp chứ? Đùa giỡn Phật pháp thì nhất định 
đọa A Tỳ địa ngục. 

Cho nên cư sĩ tại gia phát tâm, chỉ cần phát ra chân tâm, chân thật vì hoằng 
dương Phật pháp, vì hóa độ chúng sanh, vì xã hội an định, vì lợi ích quần sanh 
thì Phật Bồ Tát đều bảo hộ, nhất định là hữu cầu tắc ứng, làm gì có chuyện cầu 
không được? Đại Sư Chương Gia dạy cho ta phương pháp này, hơn nữa còn nói 
với ta, “cả đời của bạn đều là Phật Bồ Tát an bày thay cho bạn, bạn không cần 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

127

phải lo lắng gì”. Tôi nghe được câu nói này thì rất hoan hỷ, mãi đến bây giờ 
vẫn còn hoan hỷ. Hơn bốn mươi năm rồi, tôi thật có cảm ứng này, thật không 
cần lo lắng, thật không cần chờ đợi, có cầu ắt có ứng, có nguyện ắt thành. Lão 
sư nói với tôi, bạn có nguyện, có cầu mà vẫn chưa có cảm ứng hiện tiền, lúc 
này bạn chính mình phải nên biết là bạn có nghiệp chướng, phải mau tiêu trừ 
nghiệp chướng. Nghiệp chướng tiêu trừ rồi thì thông thôi, cảm ứng liền hiện 
tiền. Làm thế nào sám hối? Chân thật biết được lỗi lầm của chính mình, sửa đổi 
lỗi lầm của chính mình thì đó gọi là sám hối. Ý nghĩa của sám hối là sau không 
tạo nữa, thường biết được việc này là sai, sau đó không dám làm nữa thì gọi là 
chân thật sám hối. Chân thật phát tâm sám hối, chư Phật Bồ Tát tán thán. Thánh 
nhân thế gian cũng nói như vậy: “Nhân phi thánh hiền, thục năng vô quá, quá 
nhi năng cải, thiện mạc đại yên”, sửa lỗi là đại thiện! 

Cho nên, cư sĩ tại gia xây dựng đạo tràng là tuyệt đối chính xác, cũng 
giống như xây dựng trường học. Phật giáo là giáo dục, người tại gia xây dựng 
trường học, tổ chức hội đổng sự quản lý trường học; người xuất gia là giáo viên, 
trường học của bạn xây dựng xong rồi, bạn phải lo mời giáo viên. Chúng xuất 
gia là giáo viên, mời thỉnh một hiệu trưởng, cũng giống như cửa hàng vậy, hiệu 
trưởng là tổng giám đốc, để họ đến quản lý, để họ đến chỉ đạo, ông chủ là giám 
đốc, sản quyền là của ông chủ. Trong Tự Viện mời thỉnh một người đến làm trụ 
trì, mời một số người đến chấp sự, mời một số người đến tu hành, làm đạo, 
hoằng pháp lợi sanh, đó cũng giống như hội đổng sự của bạn, mời thỉnh một số 
nhân viên đến kinh doanh, làm sự nghiệp này. Sự nghiệp này là sự nghiệp tu 
hành hoằng đạo, có thể làm như thế thì đúng như pháp. Vào ngày trước, khi 
Phật giáo vừa truyền đến Trung Quốc, ban đầu là do quốc gia hộ trì, đạo tràng 
là do quốc gia xây dựng, là tài sản của quốc gia, pháp sư trong đó cũng là do 
quốc gia mời, cho nên pháp sư chỉ là hoằng pháp, chỉ là tu hành, làm công việc 
hoằng pháp lợi sanh. 

Chúng ta giảng đến Bồ Tát Quang Anh, nói đến hình tướng của Phật pháp, 
nếu hình tướng này của bạn không tốt, hình tướng hư rồi thì đối với việc hoằng 
truyền Phật pháp sẽ sanh ra chướng ngại rất nghiêm trọng. Cho nên “Quang 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

128

Anh” ở ngay chỗ này, dùng lời hiện tại mà nói là xây dựng hình tượng Phật 
pháp hào quang vạn trượng chiếu khắp đại thiên. Cá nhân là hình tượng học 
Phật, cư sĩ tại gia, gia đình là hình tượng của Phật pháp, mọi người vừa xem, 
“nhà người này học Phật mà rối bời, lộn xộn”, bạn liền chướng ngại người 
thông thường trong xã hội không dám học Phật, không thể học Phật, “bạn xem, 
học Phật thì sẽ giống như họ vậy!”. Đó gọi là diệt pháp, đó không phải là hoằng 
pháp. Học Phật nhất định phải có hình tướng rất tốt, điều này vô cùng quan 
trọng. Nếu như bạn làm ăn, ông chủ là người học Phật, cửa hàng của bạn chính 
là đạo tràng của Phật pháp, cửa hàng của bạn chính là hình tượng tốt nhất. 
Không luận là bạn từ nơi ngành nghề nào, nếu bạn học Phật thì đều phải biểu 
hiện hình tượng tốt nhất trong xã hội. Bồ Tát Quang Anh biểu hiện ở ngay chỗ 
này. 

7. Vị thứ bảy, Bảo Tràng Bồ Tát

Bảo Tràng Bồ Tát là biểu thị lưu thông Phật pháp, ngày nay gọi là phát 
triển Phật pháp. Giữ tốt Bảo Tràng, hiện tại cái gì là bảo? Truyền hình vệ tinh 
là bảo, đường truyền internet là bảo. Chúng ta lợi dụng cái bảo này, đem Phật 
pháp lưu truyền đến khắp thế giới. Cho nên ngày nay, nếu như không có nhân 
duyên, không thể xây đạo tràng lớn, không có rất nhiều người đến đây để nghe 
Kinh, các vị phải nên biết, ngày nay toàn thế giới, đạo tràng Cư Sĩ Lâm 
Singapore này rất là hiếm có. Việc này không phải tôi đặc biệt tán thán với đại 
chúng, bởi vì cơ cấu xã hội hiện tại thay đổi, hiện tại đang đi vào thời đại công 
nghiệp, thời đại khoa học kỹ thuật cao, mỗi một người cuộc sống đều rất khẩn 
trương, đều rất là bận rộn, làm gì có thời gian để ngày ngày ngồi ở nơi đây nghe 
Kinh hai giờ đồng hồ? Không thể nào! Chúng ta ở nước Mỹ, người Mỹ hoan 
nghênh nhất là bạn giảng Kinh ba ngày, họ sẽ đến nghe. Bạn giảng Kinh năm 
ngày thì chưa chắc họ đến nghe mỗi ngày. Bạn giảng Kinh một tuần lễ thì họ sẽ 
không đến, quá dài rồi, không có thời gian. Họ hoan nghênh nhất chính là một 
lần giảng hai đến ba giờ thì được, vậy thì họ rất là hoan hỷ. Cho nên cơ hội 
chúng sanh nghe pháp càng ngày càng ít, phước của chúng sanh càng ngày càng 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

129

ít. Chỉ có Singapore là đại phước báo, phước địa, mỗi ngày đều có nhiều người 
như vậy đến nghe Kinh, vậy thì còn gì bằng.

Trong xã hội phương Tây, chúng ta xây đạo tràng đều không cần lớn, nhà 
ở như phòng nhỏ thì được rồi, quan trọng nhất chính là phải có thiết bị kỹ thuật 
cao, có phòng thu âm mô hình nhỏ. Chúng ta dùng phòng thu âm này, sau khi 
thu xong, lợi dụng đường truyền, lợi dụng truyền hình vệ tinh phát ra cho toàn 
thế giới. Đây chính là ý nghĩa đại biểu của Bảo Tràng Bồ Tát. Các vị xem Bồ 
Tát Bảo Tràng, các vị có hiểu được ý này hay không? 

Khoa học kỹ thuật cao là “Bảo”, “Tràng” là cao huyền. Đem Phật pháp 
lưu thông đến mười phương thế giới, chúng ta lợi dụng khoa học hiện tại thì 
đích thực làm được. Bạn xem, chúng ta làm thành CD, VCD, tôi nghe nói một 
đĩa có thể bảo tồn được 200 năm, lưu truyền dài lâu. Chúng ta lợi dụng truyền 
hình, phát thanh, đường truyền để phát đi, vậy thì biến khắp mười phương, Bảo 
Tràng ở chỗ này đã khởi được tác dụng. Chúng ta tận tâm tận lực, dùng phương 
pháp kỹ thuật cao, đem Phật pháp giới thiệu với người trên toàn thế giới thì 
chúng ta là Bảo Tràng Bồ Tát. Bạn làm công việc lưu thông Phật pháp, làm 
công tác truyền đạt Phật pháp thì bạn chính là Bảo Tràng Bồ Tát. 

***********************

8Ý nghĩa mà vị Bồ Tát Bảo Tràng phía trước biểu thị, chúng ta phải làm 
thế nào để học tập và thực tiễn ngay trong đời sống của chúng ta? Lần trước tôi 
đã giảng giải rất tỉ mỉ, thế nhưng ý nghĩa vẫn chưa có thể hoàn toàn biểu đạt ra 
hết. Phía trước nói Bảo Tràng cùng Quang Anh, Quang Anh là nói hình tướng, 
Bảo Tràng là nói chúng ta phải đem tuyên dương pháp môn này, cũng chính là 
trong Kinh Thế Tôn thường hay khuyên dạy chúng ta: “Đọc tụng, thọ trì, vì 
người diễn nói”. Hai vị Bồ Tát này đích thực đại biểu ý nghĩa này. Do đó bốn 
chúng đệ tử chúng ta, không luận là hiện tại chúng ta trải qua đời sống như thế 
nào, từ nơi công việc nghề nghiệp nào, đều phải nên dẫn đầu làm gương cho 

8 Bắt đầu đĩa 9



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

130

đại chúng xã hội, làm mô phạm cho đại chúng xã hội, đó chính là nghĩa thú mà 
hai vị Bồ Tát này biểu thị.

Kinh văn: “Trí Thượng Bồ Tát, Tịch Căn Bồ Tát, Tín Huệ Bồ Tát, 
Nguyện Huệ Bồ Tát”.

8. Vị thứ tám, Trí Thượng Bồ Tát 

Trí Thượng Bồ Tát đại biểu cho trí tuệ cao độ, trí tuệ viên mãn, diệu trí 
vô thượng, cho nên lợi ích chân thật trong Phật pháp liền đã thực tiễn rồi. Chúng 
ta trải qua đời sống phiền não, chúng ta quan sát xã hội này, không luận là giàu 
sang hay bần tiện, mỗi mỗi đều có phiền não, người sang có phiền não của 
người sang, người giàu có phiền não của người giàu, người bần cùng có phiền 
não của người bần cùng, tất cả đều là trải qua ngày tháng trong phiền não, đều 
là rất khổ đau. Về việc này không phải nói chỉ ngay đời này, mà vô lượng kiếp 
đến nay, đời đời kiếp kiếp đều là như vậy, đúng như người thế gian thường nói: 
“Việc không vừa ý thường là đến tám, chín”. Do đây có thể biết, việc vừa ý chỉ 
chiếm một phần mười, còn về sau, vị lai vô cùng, ngày tháng khổ như vậy phải 
đến lúc nào thì mới có thể ngóc đầu? Điều này thì phải xem duyên phận của 
bạn. Duyên phận gì vậy? Duyên phận gặp được Phật pháp. Bạn chân thật có 
duyên, có duyên còn phải có thêm hai điều kiện thì bạn mới có thể đến được 
viên mãn, đó chính là trên Kinh A Di Đà đã nói: “Không thể thiếu Thiện Căn, 
Phước Đức, Nhân Duyên mà được sanh nước kia”. Nhân duyên bạn có đầy 
đủ rồi, bạn gặp được Phật pháp, gặp được pháp Đại thừa, nhất là gặp được Kinh 
Vô Lượng Thọ Tịnh tông, đó là việc hy hữu không gì bằng. Sau khi duyên đầy 
đủ, ngay đời này bạn có thể thay đổi được đời sống của bạn hay không thì phải 
xem thiện căn, phước đức của bạn. Nếu như bạn có thiện căn, có phước đức thì 
đời sống của bạn lập tức liền thay đổi, trong Phật pháp gọi là “lìa khổ được 
vui”. Điều này rất là hiện thực, không phải giả. Hiện tại bạn liền lìa khổ, hơn 
nữa lìa tất cả khổ, được vui viên mãn, bạn nói xem, tự tại dường nào! Thiện 
căn, phước đức là then chốt. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

131

Cái gì gọi là thiện căn? Thiện căn là thật tín, thật lý giải thông suốt. Tín-
Giải là thuộc về thiện căn, Nguyện-Hạnh là thuộc về phước đức. Bạn có nguyện 
này không? Bạn có chịu làm không? Có cái nguyện này và lại chịu làm theo thì 
bạn là người đại phước báo, từ nay về sau, bạn không còn trải qua ngày tháng 
của phiền não nữa, bạn sẽ trải qua đời sống trí tuệ cao độ. Đó chính là trong 
Phật pháp thường gọi là “chuyển phiền não thành Bồ Đề”, đó chính là Trí 
Thượng Bồ Tát. 

Chuyển phiền não thành Bồ Đề, chuyển đời sống phiền não của chúng ta 
trở thành đời sống trí tuệ cao độ, vậy thì đời sống của bạn cùng với chư Phật 
Bồ Tát, Pháp Thân Đại Sĩ không hề khác biệt. Nói đến chỗ này, có lẽ có đồng 
tu liền hỏi, vậy thì có phải có thể chuyển bần cùng của chúng tôi thành giàu 
sang hay không? Không phải vậy, bần cùng vẫn là bần cùng, thế nhưng bần 
cùng mà không khổ, không có phiền não, bần cùng mà an vui, vậy thì tự tại. 
Nếu như bạn không tin tưởng thì bạn hãy xem qua “Hư Vân Lão Hòa Thượng 
Niên Phổ”. Lão hòa thượng Hư Vân đi viếng Ngũ Đài Sơn, phát tâm chân thành, 
ba bước một lạy, lộ trình mấy ngàn dặm, lạy hết ba năm mới đến nơi. Trên 
đường đi Ngài gặp rất nhiều gian khổ, khi Ngài gặp đại nạn, khi gặp trọng bệnh, 
khi không có người giúp đỡ, thì có một người xin ăn tên là Hóa Tử đến giúp đỡ 
Ngài, giúp rất nhiều lần, cho nên Lão hòa thượng rất cảm kích đối với ông ấy, 
hỏi ông ấy tên gọi là gì? Người xin ăn đó nói, ông tên Văn Kiết (Văn của văn 
chương, Kiết của kiết tường). Hỏi ông ở nơi đâu thì ông ấy nói ông ở dưới núi 
Ngũ Đài Sơn, Ngài đến Ngũ Đài Sơn thì có thể gặp được tôi. Sau đó Lão hòa 
thượng lạy đến Ngũ Đài Sơn, hỏi thăm mọi người ở đó về một người xin ăn tên 
Văn Kiết xem có người nào biết hay không? Mọi người đều nói đó là Bồ Tát 
Văn Thù. Bồ Tát Văn Thù xin ăn, làm người ăn mày, vui vẻ không gì bằng, an 
vui không gì bằng. Các vị phải nên biết, Phật nhất định sẽ không giúp chúng ta 
tăng thêm tham-sân-si. Nếu bạn nói, chúng ta lạy Phật liền có rất nhiều tiền, có 
thể làm quan to, vậy bạn hoàn toàn sai rồi. Phật Bồ Tát sẽ không giúp đỡ bạn 
những thứ này, Phật Bồ Tát giúp đỡ bạn giác ngộ, giúp đỡ bạn hiểu rõ chân 
tướng của vũ trụ nhân sanh. Giác ngộ rồi thì an vui! Người giác ngộ thì gặp gì 
cũng vui, đó là đời sống trí tuệ cao đẳng. Đời sống trí tuệ cao đẳng không phải 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

132

là ở giàu có. Giàu sang hay bần tiện của thế gian, Phật không thể giúp đỡ. Vì 
sao Phật không thể giúp đỡ? Vì đó là quan hệ nhân quả. Đời trước bạn không 
có tu nhân bố thí thì đời này không được hưởng thọ của giàu sang. Nếu như 
Phật có thể giúp được cho bạn, thì chẳng phải là phá vỡ đi định luật của nhân 
quả rồi sao, làm gì có loại đạo lý này? Những lý lẽ sâu sắc này cùng với sự 
tướng phức tạp chỉ có Phật tường tận, chỉ có Phật thấu đáo, cho nên Phật được 
gọi là Thánh nhân. Ý nghĩa của “Thánh” là gì? Thâm minh nghĩa lý, đối với sự 
lý của vũ trụ nhân sanh thông đạt thấu hiểu triệt để thì gọi là Thánh. Nhân như 
thế nào thì được quả báo như thế đó. Cho nên Phật dạy chúng ta, nếu như bạn 
muốn giàu sang, muốn tuổi thọ dài lâu, Phật dạy bạn tu nhân. Bạn chính mình 
tu nhân thì quả báo sẽ hiện tiền. Nếu như tu nhân rất nỗ lực, rất dũng mãnh, quả 
báo đó không đợi đến đời sau mà sẽ có được ngay trong đời này, cho nên chúng 
ta nhất định phải dõng mãnh, tinh tấn thì sẽ chuyển biến nhân quả của chính 
mình. 

Phật chỉ đạo, dạy bảo chúng ta, còn việc thì nhất định chúng ta tự mình 
phải đi làm. Sau khi chúng ta nghe Phật dạy rồi, không chịu y giáo làm theo thì 
không còn cách nào, chúng ta không thể chuyển được nghiệp lực. Tuy là không 
thể chuyển được, nhưng nếu như chân thật thông hiểu Phật pháp, bạn liền tự tại, 
an lạc, bạn trải qua đời sống của Phật Bồ Tát, không còn trải qua đời sống của 
phàm phu nữa. Vì sao vậy? Bạn có trí tuệ. Trí tuệ từ đâu mà có? Trí tuệ từ 
Quang Anh, Bảo Tràng mà có được, chính là nghe pháp, tu trì mà có được. Thế 
nhưng vì sao người có trí tuệ, có phước báo, rất thông minh nhưng còn làm ra 
những việc hồ đồ? Cái lý này rất sâu. Lý là gì vậy? Do nghiệp lực sai khiến, rất 
đáng sợ! Trong thế xuất thế gian pháp, chúng ta tỉ mỉ quan sát, đều có đủ. Chúng 
ta thấy được, thậm chí chính mình gặp phải rồi, tâm địa phải bình hòa, nhất định 
phải tuân thủ giáo huấn của Phật, không được trái phạm. Bạn xem, vào thời nhà 
Đường, Đường Thái Tông là một vị vua anh minh trong các đế vương nhiều đời 
ở Trung Quốc. Việc đáng tiếc lớn nhất của cả đời ông là khi ông làm Hoàng đế 
thì giết chết luôn anh em của ông, đó là vết nhơ của ông trong lịch sử. Đối với 
thành tích của ông không ai không bội phục, thế nhưng đối với điểm này không 
có ai tán đồng, không có tình anh em. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

133

Chúng ta lại xem một thí dụ, triều nhà Thanh, Hoàng đế Ung Chánh - con 
trai của vua Khang Hy, khi Ung Chánh làm Hoàng đế đều đem giết sạch hết 
anh em của ông, không chừa một ai. Bạn có thể nói ông không có trí tuệ, không 
có phước báo chăng? Ông không hiểu Phật pháp sao? Hiểu! Hoàng đế nhà 
Thanh đều là tín đồ Phật giáo thuần thành, đều có rất nhiều Quốc sư hướng dẫn. 
Nghiệp lực thật không thể nghĩ bàn! 

Chúng ta ngày nay trong thế pháp và Phật pháp kém xa so với quá khứ, 
không xem trọng giáo dục đạo nghĩa, phong tục phương Tây đã ngấm vào người 
chúng ta, đem truyền thống cổ xưa của chúng ta phá bỏ hết. Người Trung Quốc 
ngày trước, từ nhỏ được tiếp nhận giáo dục “Trung, Hiếu, Nhân, Ái, Tín, Nghĩa, 
Hòa, Bình”. Xã hội ngày trước nói đạo nghĩa, nói nghĩa khí, xã hội phương Tây 
ngày nay là nói lợi hại. Nói lợi hại thì đáng sợ, vừa có lợi thì lập tức đổi tâm, 
đạo nghĩa không còn. Việc này hiện tại gần như nơi nào chúng ta cũng đều có 
thể xem thấy, rõ ràng nhất là ở Mỹ có rất nhiều công ty, trong công ty này có 
rất nhiều nhân tài chuyên nghiệp, công ty khác biết được liền lôi kéo qua, họ sẽ 
cho rất nhiều đãi ngộ, thế là từ chức nơi này, đến nơi kia nhậm chức liền, thấy 
lợi liền quên nghĩa. Việc này Trung Quốc ngày trước không có, cho dù bạn đãi 
ngộ họ có cao hơn, họ cũng không thể thay đổi, người có tình cảm, người có 
đạo nghĩa không thể nào làm như vậy, thế nhưng giáo dục của phương Tây cho 
rằng đó là việc rất bình thường. Ngày nay chúng ta thấy được đã quá nhiều, 
cũng thấy được rất bình thường, con người rất dễ dàng biến chất, rất dễ dàng 
đổi tâm, bạn thử nghĩ xem, xã hội này làm sao mà không loạn? Mọi người đều 
nhìn thấy lợi, đạo và nghĩa không còn. 

Hiện tại nói đến chỗ này, chúng ta không thể không bội phục người Nhật 
Bản. Tôi đối với người Nhật Bản thật là bội phục năm vóc sát đất (tuy là ngày 
trước họ ức hiếp người quá đáng). Người Nhật Bản ở xã hội ngày nay còn có 
đạo nghĩa, tuy công ty rất là suy thoái nhưng công nhân không nhẫn tâm rời bỏ 
đi, họ vẫn phải hỗ trợ công ty, họ sẽ không bỏ chạy đi nơi khác (cái gốc này là 
văn hóa của Trung Quốc, họ còn có thể giữ gìn). Công nhân có việc không vừa 
lòng đối với ông chủ, đối với công ty thì kháng nghị lên, họ chỉ kháng nghị, họ 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

134

không bãi công, trên đầu họ đeo một miếng vải trắng. Ông chủ xem thấy liền 
biết được họ có ý kiến rồi, thế là ông chủ vội vàng triệu tập hội nghị để giải 
quyết. Giải quyết rất ôn hòa, họ không bãi công. Không như ở nước ngoài, 
người ngoại quốc khi không vừa lòng thì lập tức bãi công. Vừa bãi công thì đôi 
bên đều bị tổn thất. Ngày nay chúng ta ở trong xã hội này còn có thể xem thấy 
một chút nghĩa khí. Ngoài Nhật Bản ra, các nơi khác không còn xem thấy. Loại 
đạo nghĩa này mới chân thật biết được tri ân báo ân. Thế nhưng giáo dục phương 
Tây ân nghĩa không có, họ không biết được cái gì là ân, không biết được cái gì 
là nghĩa thì làm sao có thể nói đến báo ân! Vậy thì hoàn toàn không thể nói đến. 
Giáo dục của Phật pháp tuy tốt đến như vậy, nếu như thiện căn, phước đức của 
họ không đủ, họ nghe rồi cũng tin tưởng, thế nhưng người khác nói vài câu thì 
họ lập tức liền không tin tưởng. Hiện tại ở thế gian này, trên Kinh Lăng Nghiêm 
nói rất hay: “Tà sư nói pháp như Hằng hà sa”. Bạn không có trí tuệ cao độ, mê 
hoặc của năm dục sáu trần ở bên ngoài, nếu bạn có thể không động tâm, tôi 
thường hay nói cho đồng tu trong nội bộ chúng ta nghe, “bạn là Bồ Tát tái 
sanh”, bạn không phải là người phàm. Người phàm thì làm gì có thể không bị 
động tâm, làm gì mà không bị mê hoặc chứ? Bạn bị động tâm, bạn bị mê hoặc 
là hiện tượng bình thường. Thế xuất thế gian pháp đều là như vậy, bạn tiếp xúc 
được những cảnh giới này mà không động tâm thì bạn không phải là người bình 
thường, bạn không phải là người phàm, người phàm thì làm gì mà không bị 
động tâm! Bạn nhận được giáo dục hiện tại, xem thấy lối sống của xã hội hiện 
tại thì tự nhiên bạn liền bị nó ảnh hưởng, tự nhiên bạn liền bị nó xếp đặt. Cho 
nên chỉ có một phương pháp, ở trên Kinh này nói Hiền Hộ, bạn phải hiểu được 
chính mình nên làm thế nào bảo hộ chính mình thành tựu đạo nghiệp ở ngay 
trong một đời này. Nhất định phải trải qua đời sống trí tuệ cao độ, quyết định 
không thể dùng cảm tình mà làm việc. 

9. Vị thứ chín, Tịch Căn Bồ Tát

Chỉ có trí tuệ cao độ mới có thể vào được thiền định sâu. Vị Bồ Tát này 
đại biểu tịch diệt cảnh trí, là đại định mà trên quả địa Như Lai chứng được, là 
Thủ Lăng Nghiêm đại định mà trên Kinh Lăng Nghiêm nói, là Hoa Nghiêm 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

135

Tam Muội mà trên Kinh Hoa Nghiêm đã nói, Sư Tử Phấn Tốc Tam Muội là đại 
định của quả địa Như Lai. 

“Căn” là nói sáu căn, “Tịch” là thanh tịnh tịch diệt. Định tịch diệt so với 
định của Vô Sanh Pháp Nhẫn còn sâu hơn. Chúng ta xem thấy trên Kinh Nhân 
Vương, Vô Sanh định thì đã rất sâu rồi, đây là Bồ Tát Thất Địa, Bát Địa, Cửu 
Địa chứng được. Bồ Tát Thất Địa chứng được là hạ phẩm vô sanh pháp nhẫn, 
Bát Địa là trung phẩm, Cửu Địa là thượng phẩm. Tịch Diệt định là Bồ Tát Pháp 
Vân Địa, Bồ Tát Thập Địa chứng được hạ phẩm, Bồ Tát Đẳng Giác là trung 
phẩm, quả địa Như Lai là thượng phẩm. Đương nhiên những Bồ Tát ở chỗ này 
đều là Đẳng Giác Bồ Tát tại gia, không phải là phàm phu, cho nên Chí Thiếu 
An trên Kinh Nhân Vương nói, Tịch Diệt định này của họ cũng là trung phẩm, 
thành Phật là thượng phẩm. Ngài là trung phẩm, đã đạt đến đỉnh cao nhất của 
Bồ Tát. 

Định do đâu mà có? Định từ huệ mà có, bạn không có Diệu Trí Vô Thượng 
thì bạn làm sao có thể chứng được Tịch Diệt Cảnh Trí? Còn định cùng huệ là 
hỗ trợ lẫn nhau, chúng ta nhất định phải hiểu đạo lý này. Định có thể giúp cho 
huệ, huệ có thể giúp cho định. Huệ là nhìn thấu. Như thế nào thì gọi là nhìn 
thấu? Hiểu rõ chân tướng sự thật là nhìn thấu. Định là bạn ở trong hiện tượng 
thực tế, bạn có thể như như bất động, chính là trên Kinh Kim Cang đã nói: “Bất 
thủ ư tướng như như bất động”. Bất thủ ư tướng là không chấp tướng. Ngoài 
không chấp tướng, trong không động tâm, đó là thiền định. Công phu thiền định 
của bạn sâu, giúp cho bạn nhìn thấu, cũng chính là chân tướng sự thật càng ngày 
càng rõ ràng, càng ngày càng tường tận, càng ngày càng nhìn thấy được thấu 
triệt. Càng thấy được thấu triệt thì sức định của bạn sẽ càng sâu. 

Phàm phu thành Phật, từ trên nguyên lý mà nói, chính là định cùng huệ. 
Bình thường chúng ta nói định - huệ thì mọi người khó hiểu, nghĩ đến định - 
huệ này, đại khái không phải là phàm phu có thể học, làm cho họ cảm thấy quá 
sâu, quá thần bí, cho nên chúng ta đổi cách nói khác là “nhìn thấu, buông bỏ” 
thì mọi người dễ hiểu. Nhìn thấu là huệ, buông bỏ chính là định. Nhìn thấu 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

136

chính là hiểu rõ chân tướng sự thật, buông bỏ là buông bỏ vọng tưởng, phân 
biệt, chấp trước. Đây là bao gồm tất cả căn gốc của nghiệp tập phiền não. Bạn 
xem, Thiền tông thường nói tu từ căn bản, Giáo Hạ cũng không ngoại lệ, chúng 
ta phải tu từ căn bản. Căn bản là gì vậy? Căn bản chính là vọng tưởng, phân 
biệt, chấp trước. Phải đem vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thảy đều buông 
bỏ, bạn liền thành Bồ Tát, liền thành Phật. Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 
mỗi ngày đang thêm lớn thì thật đáng sợ, thêm lớn những thứ này thì không thể 
không tạo nghiệp, tạo nghiệp thì không thể không thọ báo. Việc này chúng ta 
không thể không biết. Trong Kinh điển Phật hết lời khuyên bảo chúng ta, chúng 
ta không thể xem như trò đùa, phải nghĩ lại, phải đi làm, phải chăm chỉ nỗ lực 
mà làm. 

Phật răn dạy người mới học giới luật rất tinh nghiêm, vì sao vậy? Chúng 
ta vẫn chưa hiểu chuyện, cũng giống như trẻ nhỏ vậy, trẻ nhỏ ba-bốn tuổi không 
biết chuyện, vào nhà trẻ, cô giáo nhất định phải dạy cho chúng rất nhiều qui củ, 
phải ở bên cạnh chúng xem chừng, khiến cho chúng tập thành thói quen, không 
phạm lỗi lầm, bồi dưỡng căn cơ của chúng. Phật pháp cũng không ngoại lệ, 
người sơ học nhất định phải vâng giữ lời răn dạy của Phật. Sau này bạn có định, 
có trí huệ rồi thì tự nhiên bạn liền có thể tự làm chủ, Phật không cần phải chăm 
lo cho bạn đến như vậy. 

Trong danh hiệu của những Bồ Tát này hàm chứa nghĩa lý vô lượng vô 
biên, không có cùng tận. Mười sáu vị Bồ Tát đều là tấm gương tốt cho thế gian 
chúng ta. Chúng ta học Phật thì phải học ở các Ngài, hướng đến các Ngài học 
tập. Vậy ý nghĩa danh hiệu của các Bồ Tát bạn không hiểu thì phải làm sao? 
Kinh văn phía sau có nói những ý nghĩa này rồi. Danh hiệu là tổng cương lĩnh 
của toàn Kinh, về sau Kinh đọc quen thuộc rồi, vừa nhìn thấy danh hiệu Bồ Tát 
này chính mình liền nắm được cương lĩnh, liền biết được ngay trong cuộc sống 
thường ngày phải trải qua ngày tháng như thế nào, làm việc ra sao, đối nhân, 
xử thế, tiếp vật sao cho đúng, tránh được tất cả lỗi lầm, thành tựu vô lượng vô 
biên công đức thù thắng. Đó là chân thật trang nghiêm tự thân, trang nghiêm 
hoàn cảnh đời sống của chính mình, như Tỳ Lô Giá Na Như Lai trong Kinh 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

137

Hoa Nghiêm, như Thế giới Tây Phương Cực Lạc trên Kinh A Di Đà đã nói. Đó 
đều là quả báo của chính mình. Hiểu được tu nhân như thế nào thì có quả báo 
như thế đó, “nhân duyên quả báo không sót mảy trần”. Cho nên khởi tâm động 
niệm, lời nói việc làm của chúng ta, chúng ta phải có trách nhiệm đối với xã 
hội. Chúng ta khởi lên một ý niệm, toàn thể xã hội đều sẽ học theo ta như thế 
thì xã hội này có được an định hay không? Đó là ảnh hưởng chánh diện, còn 
ảnh hưởng phụ nữa thì chúng ta không thể không biết. 

Giáo huấn của cổ thánh tiên hiền danh ngôn chí lý. Giáo huấn của Phật 
pháp cùng giáo huấn của thế gian không giống nhau. Thí dụ nói, pháp thế gian 
là “thù giết cha không đội trời chung”, đó là pháp thế gian, việc này nhất định 
phải báo thù, bạn không báo thù người trong xã hội sẽ nói bạn bất hiếu. Còn 
giáo dục của thánh nhân thế gian thì bạn báo thù là không sai, việc ở thế gian 
pháp là việc đương nhiên, nhưng nếu như con người này đang làm quan, đang 
tại chức thì bạn không thể báo thù. Vì sao không thể báo thù vậy? Bởi vì hiện 
tại họ đang là công chức, là vì đại chúng xã hội phục vụ, nếu bạn báo thù thì xã 
hội sẽ không có người phục vụ, cho nên thù này của bạn không thể báo. Đợi lúc 
nào thì báo vậy? Đợi ngày nào mà họ không còn tại chức nữa, lúc đó thì bạn 
mới báo thù được, vì sao vậy? Họ đã không còn vì xã hội đại chúng phục vụ 
nữa, chúng ta mới đến nói việc riêng. Qua đó có thể thấy được, mỗi niệm vì xã 
hội, mỗi niệm vì lợi ích của đại chúng, đó là thánh nhân thế gian dạy mọi người. 
Phật pháp dạy thế nào vậy? Phật pháp dạy nhất định không được báo thù, vì sao 
vậy? Vì ngay đời này bạn báo thù họ, đời sau họ lại báo thù lại bạn, đời đời kiếp 
kiếp báo tới báo lui không hề ngừng dứt, hơn nữa oán cừu này càng kết càng 
sâu. Cho nên, Phật dạy chúng ta không nên báo thù. Phật cũng biểu diễn cho 
chúng ta xem, các vị đã đọc được câu chuyện về Ca Lợi Vương cắt xẻo thân thể 
trên Kinh Kim Cang (trên Kinh Kim Cang chỉ là nêu sơ qua thôi, ở trong Kinh 
Đại Niết Bàn, câu chuyện này ghi chép lại tỉ mỉ một số nhân quả trong đó). Vị 
Nhẫn Nhục tiên nhân đó chính là Thích Ca Mâu Ni Phật khi chưa thành Phật, 
khi còn làm Bồ Tát, Ngài tu Nhẫn Nhục Ba La Mật. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

138

Ca Lợi Vương (Ca Lợi là tiếng phạn, dịch thành ý nghĩa Trung Quốc là 
bạo quân, hôn quân vô đạo, không nói lý) gặp được một người tu hành trên núi, 
ông đem Ngài xử tử lăng trì (lăng trì là dùng dao nhỏ cắt từng miếng từng miếng 
thịt trên thân xuống). Xử tử như vậy nhưng Nhẫn Nhục tiên nhân có ý niệm báo 
thù hay không? Không có, một chút oán hận cũng không có. Đó là Phật dạy cho 
chúng ta, không có một chút oán hận, không hề có tâm báo thù. Vừa có tâm báo 
thù, chúng ta là phàm phu, chúng ta quyết định đọa lạc, chúng ta không hề nghe 
lời của Phật, chúng ta không rõ giáo lý. Không hề báo thù, oan gia nên giải 
không nên kết. Họ báo thù đối với ta, ta hiểu rõ, tất cả đều nghĩ là đang trả nợ, 
cái kết của ta từ đây coi như trả xong, đời sau gặp lại hân hoan vui mừng, kết 
đã giải rồi mà. Không kết oán thù với tất cả mọi người, tất cả đều nghĩ là đang 
trả nợ, bạn xem cái tâm này của ta thanh tịnh biết bao, rất tự tại, mãi mãi giữ 
gìn Thanh tịnh – Bình đẳng – Giác. Đó là tu nguyên tắc của Tịch Căn, thành 
tựu pháp môn bất nhị của Tịch Căn. Người khác hủy báng ta, nghe rồi ta hoan 
hỉ; người khác nhục mạ ta, ta hoan hỉ tiếp nhận; người khác hãm hại ta, ta cũng 
hoan hỉ tiếp nhận. Đại Sư Ấn Quang nói: “Hại bạn đến nhà tan người chết, hại 
bạn đến ngũ mã phanh thây đều cũng không oán trời trách người, quyết không 
oán hận người đã hại ta”. Không oán hận, phải xem việc này như thế nào vậy? 
Chính trong mạng chúng ta phải gánh chịu việc này thì tâm liền định. Đem tâm 
như vậy niệm Phật thì đều được vãng sanh, bị hãm hại mà chết vẫn là phải vãng 
sanh, vì sao vậy? Phật Bồ Tát tôn kính bạn, thiên địa quỷ thần tôn kính bạn. 
Đây là Phật nói, chúng ta phải học Phật. Thánh nhân xuất thế gian cùng thánh 
nhân thế gian không giống nhau. Thánh nhân thế gian không rời khỏi tình chấp, 
còn thánh nhân xuất thế gian không còn tình chấp nữa, hoàn toàn đem tình 
chuyển biến thành trí tuệ vô thượng, cho nên đời sống của họ là trí tuệ cao độ, 
định lực cao độ. Tịch Căn hiển thị định lực cao độ. 

Thực tế mà nói, Phật pháp Đại thừa nói đến chỗ này đã tương đối viên 
mãn, phía sau không cần nói nữa, đã đến được cảnh giới Như Lai quả địa. Nếu 
như chúng ta nói phước huệ, thì Trí Thượng là đại biểu trí tuệ, Tịch Căn là đại 
biểu phước. Các vị phải nên biết, định mới là phước chân thật, tâm thanh tịnh 
là đại phước báo. Vì sao phía sau còn có mấy vị Bồ Tát nữa? Thực tế mà nói là 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

139

cần phải có, vì một vị Bồ Tát thông thường muốn đạt đến được cảnh giới như 
vầy không phải là việc dễ dàng, cho dù đạt đến được cảnh giới này cũng rất khó 
viên mãn. Chúng ta xem thấy rõ ràng trong Kinh Hoa Nghiêm, Trí Thượng cùng 
Tịch Căn Pháp Thân Đại Sĩ đều đã chứng được, Viên Giáo Sơ Trụ đã chứng 
được, phá một phẩm vô minh, chứng một phần pháp thân. Trí tuệ phước đức ở 
trong cái nhìn của chúng ta, từ trong mười pháp giới mà xem, họ đều đạt đến 
được viên mãn, thế nhưng viên mãn mà không phải cứu cánh viên mãn. Cho 
nên, ở Thế giới Hoa Tạng, ở trong Pháp Giới Nhất Chân còn có Thập Trụ, Thập 
Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác, còn có bốn mươi mốt ngôi thứ. 
Bốn mươi mốt ngôi thứ này phải từ từ tu đến cứu cánh viên mãn, phải mất bao 
nhiêu thời gian? Trên Kinh Phật nói là “ba A Tăng kỳ kiếp”, rất dài, không đơn 
giản. Pháp Thân Đại Sĩ tu hành còn phải trải qua ba A Tăng kỳ kiếp, Phật ở 
ngay chỗ này hiện rõ đại từ đại bi, dạy những Pháp Thân Đại Sĩ này lập tức 
thành Phật, hà tất phải lãng phí nhiều thời gian đến như vậy? Làm thế nào để 
lập tức thành Phật? Vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc! Cho nên ở trên 
Hội Hoa Nghiêm, sau cùng Bồ Tát Phổ Hiền mười đại nguyện vương cầu sanh 
Cực Lạc chính là mấy vị Bồ Tát phía sau biểu thị ra “cầu sanh Cực Lạc”. Pháp 
Thân Đại Sĩ sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc là vãng sanh thượng 
thượng phẩm Cõi Thật Báo. Đến thượng phẩm Cõi Thật Báo thì liền thành tựu, 
chân thật là đem ba A Tăng kỳ kiếp rút ngắn lại thành một niệm. Bạn nói xem, 
việc này thù thắng dường nào, thật là không thể nghĩ bàn. 

10. Vị thứ mười, Tín Huệ Bồ Tát. 

11. Vị thứ mười một, Nguyện Huệ Bồ Tát. 

12. Vị thứ mười hai, Hương Tượng Bồ Tát 

Ba vị Bồ Tát này đại biểu ba điều kiện tu hành của Tịnh tông là “Tín-
Nguyện-Hạnh”. 

Bạn phải thật tin tưởng. Tin tưởng điều gì? Tin tưởng A Di Đà Phật, tin 
tưởng Thích Ca Mâu Ni Phật giới thiệu cho chúng ta. Cách tin phải thế nào vậy? 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

140

Làm thế nào cụ thể thực tiễn? Bộ Kinh Vô Lượng Thọ này chính là Bổn Sư 
Thích Ca Mâu Ni Phật giới thiệu cho chúng ta Thế giới Tây Phương Cực Lạc, 
bộ Kinh Vô Lượng Thọ này chính là A Di Đà Phật nói qua y chánh trang nghiêm 
của Thế giới Cực Lạc, ngay trong đó có Tánh, có Tướng, có Lý, có Sự, có Nhân, 
có Quả. Chúng ta thảy đều tin tưởng, mỗi câu mỗi chữ đều tin sâu không nghi, 
vậy mới gọi là tín. Nếu không phải tin được như vậy, người niệm Phật tuy nhiều, 
người tu hành tuy nhiều, nhưng người vãng sanh thì không nhiều. Do nguyên 
nhân gì vậy? Vì họ chưa thật tin, cái tin đó của họ là mê tín, đây là nói lời thành 
thật, không phải lời khách sáo. Mê tín có thể vãng sanh hay không? Mê tín nếu 
như thật mê thì có thể vãng sanh, giả mê thì không thể vãng sanh. Thật mê là 
thế nào? Thật mê họ không có hai niệm, bạn bảo họ niệm A Di Đà Phật thì trong 
lòng họ chỉ có A Di Đà Phật, niệm Phật hai giờ đến sáu giờ, một ngày từ sớm 
đến tối chỉ A Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật ra, một vọng niệm khác cũng 
không có, vậy thì được, vậy thì họ có thể vãng sanh. Họ vãng sanh phẩm vị còn 
tương đối cao. Thế nào gọi là không thật tin, không phải thật mê tín? Tuy tin 
tưởng, nhưng một ngày từ sớm đến tối nghĩ tưởng xằng bậy; còn có rất nhiều 
phân biệt, chấp trước; còn có thị phi nhân ngã; còn có tham-sân-si-mạn xen tạp 
trong đó, sự mê tín đó không thể vãng sanh. Cho nên các vị phải biết, một trăm 
phần trăm người vãng sanh nhất định phải tin tưởng từng câu từng chữ trong bộ 
Kinh này. Chúng ta phải đem từng câu từng chữ trong bộ Kinh này thực tiễn 
ngay trong cuộc sống thường ngày của chúng ta. 

Lần này tôi ở đây diễn giảng không giới hạn thời gian, bộ Kinh này giảng 
hai năm, ba năm không hề gì. Các vị cùng nhau đến nghe, không nhất định phải 
nghe hết, bạn nghe một lần có thọ dụng một lần. Một lần hiểu rồi, một lần ghi 
nhớ rồi, một lần có thể phụng hành thì cả đời bạn thọ dụng không cùng tận, 
huống hồ là mỗi lần giảng bạn đều đến nghe. Nếu mỗi kỳ giảng đều đến nghe 
thì lợi ích vô biên, đó cũng đều là do thời tiết nhân duyên mà được. Đồng tu 
phương này chúng ta có duyên đặc biệt thù thắng. Tôi không hề nghĩ đến là tôi 
đến Singapore cùng mọi người tỉ mỉ giảng qua một lần, duyên quá thù thắng! 
Tôi cũng không nghĩ rằng mình có thể giảng được tỉ mỉ đến như vậy. Đây là do 
Tam Bảo gia trì, việc này không phải sức người. Các vị ở nơi đây nghe được 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

141

hoan hỉ cũng là được Tam Bảo gia trì; không có Tam Bảo gia trì, bạn nghe cũng 
không hiểu. Bạn chân thật nghe hiểu, nghe thấu suốt là do Phật Bồ Tát gia trì. 
Có thể thấy được chúng ta cùng Thế giới Tây Phương, cùng A Di Đà Phật có 
duyên này rất sâu, chỉ cần đem thiện căn, phước đức vô lượng kiếp của chính 
mình đào tìm ra được, thì ngay đời này chúng ta liền có thể vĩnh thoát luân hồi, 
liền có thể thành Phật, làm Tổ, tham gia câu lạc bộ A Di Đà Phật, chúng ta đến 
làm hội viên. Bạn nói xem tự tại dường nào, hạnh phúc biết bao! Cho nên, “Tín” 
không phải là một sự đơn giản. 

Năm xưa, sau khi học Phật được bảy năm, tôi mới xuất gia. Khi tôi vừa 
xuất gia thì liền đến Phật Học Viện giảng Kinh. Sau hai năm giảng Kinh, tôi 
mới thọ giới. Khi thọ giới rồi tôi đến Đài Trung để lạy thầy tôi - lão cư sĩ Lý 
Bỉnh Nam, tôi đến bái kiến thầy. Vừa thấy mặt tôi, thầy liền chỉ vào tôi nói: 
“Ông phải tin Phật!”. Tôi ngẩn người ra, vì sao thầy chỉ nói “ông phải Tin 
Phật” vậy? Sau đó tôi ngồi xuống, thầy giải thích với tôi: “Có rất nhiều người 
xuất gia, tuổi trẻ xuất gia đến bảy, tám mươi tuổi rồi cũng chưa tin Phật. Họ 
cũng biết giảng Kinh, giảng cũng được hoa trời rơi rụng, vì sao mà không tin 
Phật? Những gì Phật nói trên Kinh một chữ họ cũng không làm được, đó không 
phải là tin Phật”. Không tin Phật thì không có tín, tín không có thì nguyện-
hạnh cũng không có, làm sao có thể vãng sanh? Cho nên, Ngài nói: “Việc này 
vô cùng quan trọng”. Lão sư đặc biệt nhắc nhở, cảnh sách, nhất định phải tin 
tưởng. 

Tín thì thật có thể lý giải, có thể thông suốt, có thể y giáo phụng hành, vậy 
mới gọi là Tín. Hay nói cách khác, Tín-Nguyện-Hạnh là một mà ba, ba mà một. 
Bạn nói bạn có Tín, thế nhưng bạn không có Nguyện, không có Hạnh, thì cái 
Tín đó là giả, không phải thật. Bạn nói bạn có Nguyện, có Nguyện mà không 
có Tín, không có Hạnh, thì cái Nguyện của bạn là giả. Hạnh, mỗi ngày bạn niệm 
A Di Đà Phật, A Di Đà Phật… nhưng bạn không có Tín, không có Nguyện, thì 
bạn niệm A Di Đà Phật cũng là giả. Trong Tín nhất định phải có Nguyện-Hạnh, 
trong Nguyện nhất định có Tín-Hạnh, trong Hạnh nhất định phải có Tín-Nguyện, 
“một mà ba, ba mà một”, cái đảnh ba chân, thiếu một cái thì ngã đổ. Việc này 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

142

chúng ta nhất định phải hiểu, nhất định phải nỗ lực mà làm, đối với từng câu 
từng chữ trên Kinh này thâm tín không hoài nghi, quyết định không dám trái 
phạm. Trên Kinh Phật dạy chúng ta làm, chúng ta cố gắng nỗ lực mà làm; Phật 
nói những gì không nên làm, chúng ta quyết định không nên làm, vậy chúng ta 
mới được gọi là “chân Tín, chân Nguyện, chân Hạnh”, đó mới là học trò tốt của 
A Di Đà Phật, liền có thể được A Di Đà Phật hộ niệm. A Di Đà Phật hộ niệm 
bạn, bạn phải nên biết là tất cả chư Phật đều rất tôn kính, đều rất ngưỡng mộ A 
Di Đà Phật, Ngài là “quang trung cực tôn, Phật trung chi vương”, hay nói cách 
khác, bạn là học trò thật, đệ tử thật của A Di Đà Phật, bạn tự nhiên liền được tất 
cả chư Phật hộ niệm, vậy còn phải lo lắng gì chứ? Còn gì mà không chịu buông 
bỏ? Tiền tài của chúng ta, của cải của chúng ta, nhà đất của chúng ta bị người 
khác xâm chiếm rồi, bị người khác đoạt đi rồi, bạn có lo lắng hay không? Người 
chân thật tín-nguyện-hạnh thì không lo lắng. Phật bảo chúng ta buông bỏ mà, 
đó là chính ngay lúc để buông bỏ. Khi chưa có người đến đoạt lấy, ta thật là 
không thể buông bỏ; khi người vừa đoạt lấy, vậy thì quá tốt, một lòng niệm Phật 
không hề có việc gì hết, đó chẳng phải là tăng thượng duyên tốt hay sao? Họ 
đến giúp ta một tay, nâng ta cao lên thêm một bước, ta muốn đi lên mà vẫn 
không thể đi, họ đưa một tay đẩy chúng ta lên trên. Không những không hận 
người đoạt lấy những của cải của ta, mà trái lại còn cảm kích, cảm ân. Không 
có họ, ta rất khó xả. Họ làm như vậy, ta không xả không được. Khi ta vừa xả ra 
thì gần thêm một bước với Phật A Di Đà, bạn nói xem tự tại dường nào, làm gì 
có chuyện không hoan hỉ chứ? Bạn nghĩ lại xem, “mọi thứ không thể đem, chỉ 
có nghiệp theo mình”, khi đến lúc lâm chung thì có thứ gì có thể mang đi được 
đâu? Không mang đi được thứ gì, cho nên khi đến lúc lâm chung bạn phải xả, 
hiện tại xả được sạch trơn không phải càng tốt hơn hay sao? 

Ở trong Kinh điển, Phật nói với chúng ta, đồ vật của chúng ta bị kẻ khác 
cướp đi, họ cướp đi thì là của họ, ta không thể lấy nó lại được, vì nếu bạn lấy 
trở về thì bạn đã phạm giới trộm. Họ cướp lấy của bạn là họ ăn trộm, họ đã 
phạm giới trộm, nếu bạn đi tìm nó trở lại thì bạn lại phạm giới trộm, cho nên 
sau khi xả hết rồi thì không nên nghĩ nữa. Nếu như họ tặng lại cho bạn thì đó là 
bố thí, còn họ đoạt lấy rồi chính là tài vật của họ. Họ trộm thì họ có nhân quả 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

143

của họ, nếu như chúng ta lấy trở lại, chúng ta cũng phạm giới trộm, chúng ta 
cũng phải đọa lạc. Trong đây lý cùng sự tương đối vi tế, chúng ta không thể 
không biết. Họ cướp lấy đồ của tôi đi, vì sao tôi không thể giựt nó lại chứ? 
Người thế gian đều cho đó là hợp lý, thế nhưng Phật nói không hợp lý. Bạn tỉ 
mỉ mà suy xét xem, Phật nói có đạo lý, nhất định phải tuân thủ giáo huấn của 
Phật Đà. 

Chúng ta sống ở thế gian này, thực tế mà nói rất là ngắn ngủi. Lần này tôi 
từ Úc châu trở lại, buổi tối hôm đó, ở Nha Long bị cúp điện khoảng hai-ba tiếng 
đồng hồ. Nơi cửa tam quan của chúng ta có ba cây Tiên Nhân Chưởng nở ra hai 
mươi mấy đóa hoa. Việc này trước đây chúng tôi chưa từng thấy qua, Tiên Nhân 
Chưởng nở hoa là rất hiếm thấy. Hoa nở ra là màu trắng, giống như hoa sen 
vậy. Tôi bảo Pháp sư Ngộ Hạnh chụp hình, thầy đã chụp hai mươi mấy tấm. 
Sau khi chụp hình, rửa ra thì không hề thấy có hoa. Tôi bảo mọi người xem, các 
vị xem rồi có chỗ ngộ nào không? Sau khi mọi người xem xong, dường như 
đều không có giác ngộ, vậy thì bạn không hề thấy được gì. Tôi nhìn thấy hoa 
này có sự cảnh giác cao độ, tôi có chỗ ngộ, đó là ngộ vạn pháp vô thường, sát 
na sanh diệt. Bạn xem thấy tấm phim chụp này về sau vĩnh viễn sẽ không còn 
thấy nữa. Lần này chính là như vậy, chính ngay lúc ấn máy chụp hình, ngay sát 
na đó, ta mới biết được sinh mạng ngắn ngủi đến như vậy, vì sao phải tạo nghiệp? 
Sinh mạng chúng sanh chúng ta chính là một sát na đó. Sát na, sát na, chúng ta 
gọi là tướng tiếp nối, như trên Kinh Kim Cang nói: “Như sương cũng như chớp”, 
như chớp là nói chân tướng, như sương là nói tướng tiếp nối, cho nên có thứ 
nào mà không đang nói pháp chứ? Tiên Nhân Chưởng nở hoa, nói pháp cho 
chúng ta; nói cho chúng ta nghe “vạn pháp vô thường, như sương cũng như 
chớp”, chẳng phải là đang nói Kinh Kim Cang cho chúng ta hay sao? Chúng 
tôi xem thấy là Kinh Kim Cang Bát Nhã, các vị ở nơi đó xem, tâm luôn là nghĩ 
vớ nghĩ vẩn. Học Phật cùng không học Phật khác nhau chỗ này. Bạn có thể 
thâm nhập như vậy, bạn mới biết được sáu căn chúng ta tiếp xúc với cảnh giới 
sáu trần, cảnh giới nào không là “Đại Phương Quảng” chứ? Cảnh giới nào 
không phải là “Phật Hoa Nghiêm”? Cảnh giới nào không phải là “Vô Lượng 
Thọ”? Cảnh giới nào không phải là Thanh tịnh-Bình đẳng-Giác? Tất cả đều 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

144

ngay trước mắt, chỉ do bạn không nhận ra. Nếu bạn nhận ra, bạn mới hiểu được 
những gì trên Kinh Hoa Nghiêm đã nói. Chư Phật Như Lai giảng Kinh nói pháp, 
trần thuyết, sát thuyết từ trước đến giờ chưa từng gián đoạn, tận hư không khắp 
pháp giới, bất cứ lúc nào nơi nào cũng đều đang nói pháp. Tất cả pháp ở đâu 
vậy? Tất cả pháp chính là ngay trong sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần. 
Tiếc là chúng ta không nhìn thấy được. Nhắc nhở cho bạn giống như tia chớp 
vậy, sáng lên một tí, chớp lên một cái rồi thì không còn nữa, lại tối đen, lại mê 
muội. Bạn có thể gìn giữ một niệm sáng suốt đó của bạn, đó gọi là công phu; 
giữ gìn một niệm trí tuệ, giữ gìn một niệm cảnh giác, đó chính là trí tuệ cao độ. 
Cho nên trong “tín-nguyện-hạnh”, nguyện của chúng ta là nhất định phải sanh 
Tây Phương Tịnh Độ. Điều này là vô cùng quan trọng, vì sao vậy? Không sanh 
Tây Phương Tịnh Độ, cho dù ra khỏi mười pháp giới chứng được Pháp Thân 
Đại Sĩ, còn phải trải qua ba A Tăng Kỳ kiếp mới có thể viên thành Phật đạo, 
không cần nói thoát khỏi mười pháp giới không dễ dàng, mà thoát khỏi sáu cõi 
cũng đã không dễ dàng, nói thêm một điều hơi khó nghe, các vị nhất định phải 
nên biết, thoát khỏi ba đường ác cũng đã không dễ dàng. 

Ngày nay chúng ta xem thấy rất đông chúng sanh tạo tội nghiệp ba đường 
ác. Ba đường ác là tội nghiệp gì? Ở trên Kinh Đại-Tiểu thừa, Phật thường nói 
(gần như mỗi bộ Kinh đều nói), Phật mỗi ngày đều nhắc nhở chúng ta “năm 
giới mười thiện”. 

“Thân nghiệp” là sát sanh, trộm cắp, tà dâm (trong năm giới có “uống 
rượu”). 

“Khẩu nghiệp” là vọng ngữ (vọng ngữ là ức hiếp chúng sanh, không nói 
lời thành thật), nói hai lời (hai lời là khiêu khích phải quấy), ỷ ngữ (là lời nói 
bóng bẩy lừa gạt chúng sanh) và ác khẩu (là lời nói thô lỗ, mắng người). 

“Ý nghiệp” thì có tham, sân, si. 

Bạn tạo ra mười ác nghiệp này, quả báo sẽ ở nơi ba đường khổ. Hiện tại 
tuy là chưa đọa vào trong ba đường, nhưng trong ba đường đã ghi chú rồi, đã 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

145

đánh dấu rồi, không cần đợi lâu thì phải đi thọ báo thôi. Ai không đọa ba đường? 
Người không tạo mười ác nghiệp thì sẽ không đọa ba đường. Người mà không 
tạo mười ác nghiệp, trái lại còn tu mười thiện nghịêp là không sát sanh, không 
trộm cắp, không tà dâm, không vọng ngữ, không hai lời, không ác khẩu, không 
thêu dệt, không tham, không sân, không si, thượng phẩm mười thiện thì sanh 
lên trời; trung phẩm mười thiện là phước báo ở đời sau, đời sau vẫn là được 
thân người, hưởng phước báo nhân gian. Ngày nay, chúng ta thấy hiện tại người 
hưởng phước thế gian này đều là do quá khứ có công tu năm giới mười thiện, 
phú quý này của họ là phước báo của họ.

9Nhân duyên quả báo chân thật bất hư, không lọt mảy trần, trong tất cả 
Kinh Phật đều nói như vậy. Nếu chúng ta không thể chăm chỉ làm đúng như 
vậy, đó là bạn tự cam đọa lạc, và như vậy thì tín-nguyện-hạnh của bạn thảy đều 
không có. Bạn không có tín-nguyện-hạnh thì sao được chứ? “Hạnh” chính là 
thành thật niệm Phật. Khi không có việc gì thì trong lòng chúng ta chỉ có một 
câu Phật hiệu, nhất định không gián đoạn. Điểm này rất quan trọng. 

Người niệm Phật không nên sợ chết, sợ chết thì tín-nguyện-hạnh của bạn 
toàn là giả. Mục đích của người niệm Phật chúng ta chính là đến Thế giới Cực 
Lạc, chính là thân cận A Di Đà Phật, cho nên đi càng sớm càng tốt, tại vì sao 
bạn sợ? Vừa muốn đi lại vừa lo sợ thì thành ra thứ gì chứ? Làm gì là thật? 
Không được lo sợ! Đi càng sớm càng tốt, thế gian này không có gì đáng để lưu 
luyến, đời ác năm trược, ở thế gian này một ngày là chịu thêm tội một ngày, vì 
sao không sớm một ngày đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc để hưởng phước, 
thân cận Phật A Di Đà? Trên Kinh nói được rất hay, đến Thế giới Tây Phương 
Cực Lạc thì “Thanh hư chi thân, vô cực chi thể”. Không phải giống như cái 
thân ô uế như thế này, một ngày không tắm gội, trong lỗ lông tóc đều tiết ra mùi 
hôi thối, có cái gì đáng được yêu quý đâu? Biết được cái thân này bất tịnh, 
không sạch sẽ, sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc đều có thân tướng giống 
y như Phật, đều là thân tử ma sắc vàng thật. Tại sao không chịu đổi cái thân 

9 Bắt đầu đĩa 10



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

146

này, tại sao còn lưu luyến cái túi da thối này chứ? Bạn còn lưu luyến cái túi da 
thối này thì ba chữ tín-nguyện-hạnh của bạn thảy đều không có, đều là giả. Cho 
nên, người chân thật niệm Phật thường hay nghĩ cái chết, không muốn sống 
nhiều hơn ở thế gian này nữa. 

Niệm Phật Đường của Đại Sư Ấn Quang đáng để cho chúng ta học tập. 
Đại Sư Ấn Quang Ngài tu hành, trong gian phòng của Ngài không có bất cứ thứ 
gì, chỉ có miếng che thay đồ, giặt quần áo, không có thứ gì khác. Trong Phật 
đường nhỏ của Ngài có một tôn tượng Phật, một quyển Kinh A Di Đà, phía sau 
tượng Phật viết một chữ “Chết” thật to. Đại Sư Ngài dạy cho chúng ta làm thế 
nào tu tín-nguyện-hạnh, làm thế nào ngay trong một đời này nhất định vãng 
sanh. Quyết định phải học phương pháp của Ngài, chúng ta không sợ chết, 
chúng ta mỗi ngày nghĩ chết. Người thế gian cho rằng chết là rất đáng sợ, còn 
chúng ta chết rồi thì vãng sanh. Cái chết của chúng ta, dùng lời hiện tại mà nói 
là di dân. Chúng ta thoát khỏi Thế giới Ta Bà, di dân đến Thế giới Cực Lạc, hân 
hoan vui thích mà đi. Chúng ta xả bỏ cái thân ô uế này, được thân Kim Cang 
bất hoại; xả bỏ hoàn cảnh đời sống xấu ác này của chúng ta, đến Tây Phương 
Cực Lạc trải qua hoàn cảnh thanh tịnh, vậy mới là phát nguyện, vậy mới gọi là 
thật tu hành. Mỗi tối lên giường nằm ngủ liền nghĩ Phật đến tiếp dẫn ta, mắt 
nhìn vào vách tường xem thử Phật có đến hay không. Ngày ngày đều nghĩ 
Phật đến, mỗi giờ đều nghĩ Phật đến. Buổi trưa ngủ trưa, nghỉ ngơi cũng 
nghĩ Phật đến, xem thử Phật có đến hay chưa, hy vọng, trông mong vào Ngài, 
mong muốn Ngài đến sớm hơn một ngày. Ngày ngày ta đều trông ngóng thì 
cuối cùng cũng sẽ trông ngóng ra Phật. Hiện tại Phật chưa đến là vì chúng ta 
còn có chút việc chưa xong. Việc gì vậy? Phải đem Kinh này giảng cho xong, 
giúp đỡ chúng sanh nhiều hơn một chút, chúng ta đi đến Thế giới Tây Phương 
Cực Lạc và dẫn thêm được vài người cùng đi. Ngày nay chúng ta đang làm việc 
này, chính là dẫn thêm một số người đi đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc. 
Công việc này có ý nghĩa, các công việc khác không có ý nghĩa.

Phía sau “tín” có “huệ”, phía sau “nguyện” cũng có “huệ”. Tín mà không 
có trí tuệ thì không phải chánh tín, trong tín có tà tín, tư tưởng kiến giải của 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

147

chúng ta có sai biệt. Nguyện cũng phải có huệ, nguyện mà không có huệ thì 
không phải thật nguyện. “Tin sâu, Nguyện thiết”. Huệ thực tiễn thì thực tiễn 
ngay ở trong bộ Kinh Vô Lượng Thọ này. Chúng ta đọc tụng, lý giải, y giáo 
phụng hành thì huệ của chúng ta liền đầy đủ. 

“Hương Tượng” là đại biểu cho “Hạnh”. Trong chú giải của người xưa, 
Hương Tượng là khí lực của nó rất lớn. Thời xưa khi khoa học chưa phát triển, 
vận chuyển đều nhờ vào động vật. Trong các động vật, động vật có thể kéo 
nặng, sức mạnh rất lớn là đại tượng (voi lớn). Sức mạnh của “tượng” mạnh hơn 
rất nhiều so với trâu ngựa, những vật mà trâu ngựa kéo không nổi thì tượng có 
thể kéo, cho nên tượng là đại biểu cho sức mạnh. Chúng ta dùng nó để biểu thị 
cho nguyện-hạnh, nguyện-hạnh có lực, nguyện-hạnh đại lực của chúng ta vô 
biên. Đó là ba điều kiện tu hành của Tịnh Độ. Ba điều kiện này rất cần thiết, 
thiếu đi một điều kiện thì cũng không được, nhất định phải đầy đủ viên mãn. 
Đầy đủ tín-nguyện-hạnh thì bạn nhất định vãng sanh. 

13. Vị thứ mười ba,  Bảo Anh Bồ Tát

“Anh” là tinh hoa. “Bảo Anh” chính là tinh hoa ở trong “Bảo”, đại biểu 
Di Đà nguyện hải. Tất cả chư Phật Bồ Tát phát ra đại nguyện là lấy nguyện của 
Phật A Di Đà làm tinh hoa nhất, làm tinh anh nhất, cho nên Bồ Tát Bảo Anh 
biểu thị ý nghĩa này. Đây cũng chính là nói, bạn đầy đủ Tin sâu, Nguyện thiết, 
thành thật niệm Phật, thì bạn nhất định vào biển nguyện Di Đà. “Bảo Anh” chỗ 
này là đại biểu vào biển nguyện Di Đà, bạn thành tựu đại viên mãn. Bồ Tát ở 
ngay đây chẳng phải là đã thọ ký “vãng sanh làm Phật” cho mọi người chúng 
ta hay sao? Loại thọ ký này, không luận là Hiển giáo, Mật giáo, bao gồm tất cả 
thọ ký đều không có được sự thù thắng này. Kinh văn phía sau còn rõ ràng nói 
với chúng ta. 

14. Vị thứ mười bốn, Trung Trụ Bồ Tát

Bồ Tát Trung Trụ, Bồ Tát Chế Hạnh, Bồ Tát Giải Thoát, ba vị Bồ Tát này 
lại quay đầu lại. Chúng ta mong cầu vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc, 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

148

tham dự đại pháp hội của Phật A Di Đà. Di Đà nguyện hải là pháp hội của Phật 
A Di Đà, câu lạc bộ của Phật A Di Đà. Chúng ta hiểu rõ những đạo lý này thì 
sẽ nắm vững cương lĩnh tu hành thế nào. Việc này không sai, thế nhưng hiện 
tại chúng ta vẫn chưa đi, thân thể vẫn còn ở thế gian này, vậy thì chúng ta phải 
sinh hoạt ra sao, phải làm việc thế nào, làm thế nào đối nhân xử thế tiếp vật? 
Phải tương ưng với lý luận, cảnh giới trong Kinh, không được trái phạm. Điều 
này là vô cùng quan trọng. Hay nói cách khác, hiện tại chúng ta chưa đến Thế 
giới Tây Phương Cực Lạc, chúng ta cũng phải trải qua đời sống giống như các 
thượng thiện nhân của Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì mới tương ưng. Cho 
nên, Phật ở nơi đây dùng Bồ Tát Trung Trụ để biểu thị, tâm của chúng ta phải 
ở nơi trung đạo. Trung đạo thì không có tâm thiên lệch, tất cả đều phải nắm 
được trung, nói đơn giản là cái trung này không thiên vào “không”, cũng không 
thiên vào nơi “có”; không thiên vào “chánh”, cũng không thiên vào “tà”, mà 
phải đi trung đạo. Những chân - giả, tà - chánh, thiện - ác, phải - quấy đều là 
nói hai bên, Phật dạy chúng ta phải đi vào trung đạo, đó chính là biểu hiện đời 
sống trí tuệ cao đẳng. Chánh pháp chúng ta phải tiếp cận, tà pháp chúng ta cũng 
không thể bài trừ, chúng ta cũng hy vọng “tà” có thể quay về đường “chánh”, 
đó chính là công đức của chúng ta, trí tuệ của chúng ta. Bạn đã phát tâm, nhưng 
không thể làm cho “tà” quay về “chánh”, tâm có thừa mà sức không đủ, vậy 
công đức của bạn cũng đã hoàn thành, như trên Kinh Lăng Nghiêm Phật đã nói: 
“Phát ý viên thành thì viên mãn công đức”. Bạn chân thật đã phát tâm muốn 
giúp cho những người đã bước vào đường tà hướng về đường chánh, thế nhưng 
bạn không làm được, không phải bạn không có tâm, vậy thì được rồi. Cho nên, 
tất cả phải biết được dùng “trung đạo”. 

Chúng ta lại đem sự tu hành cùng đời sống kết thành một mảng, chính là 
“tịnh niệm liên tục” mà Bồ Tát Đại Thế Chí đã dạy chúng ta. Đây chính là ý 
nghĩa mà “Trung Trụ” biểu thị. “Tịnh niệm”, niệm là niệm Phật. Niệm Phật 
không nhất định phải niệm ra tiếng. Niệm ra tiếng là niệm Phật. Niệm không ra 
tiếng, thông thường chúng ta gọi là “Kim Cang trì”. Niệm không ra tiếng thì 
không mệt. Ngoài ra còn có một cách hoàn toàn niệm thầm, miệng cũng không 
động, trong lòng đích thực rõ ràng là A Di Đà Phật, A Di Đà Phật… không có 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

149

gián đoạn. Trong lòng có Phật, một câu Phật hiệu tiếp một câu Phật hiệu, quyết 
định không dễ dàng gì xen tạp, tất cả pháp xuất thế gian cũng không xen tạp. 
Không những tất cả pháp thế gian không xen tạp, mà thân tâm thế giới tất cả 
buông bỏ. Niệm Phật như vậy liền cảm ứng, như vậy mới thật công phu. 

Pháp sư học giảng Kinh, khi đang niệm Phật thì không nên nghĩ đến việc 
bạn học giảng Kinh, cũng không nên nghĩ tưởng Kinh văn phải giảng như thế 
nào, không nghĩ tưởng bất cứ thứ gì, chỉ là một câu Phật hiệu niệm đến cùng 
thì bạn niệm Phật mới tốt được; Phật hiệu niệm xong rồi liền có cảm ứng, bạn 
liền được Phật lực gia trì, bạn liền khai mở trí tuệ. Vạn lần không nên một mặt 
niệm Phật, một mặt nghĩ đến cách giảng Kinh này phải thế nào, phải nghiên 
cứu ra sao? Vậy thì hỏng rồi, Phật niệm không được tốt, Kinh cũng không 
nghiên cứu được xong, hai bên đều bị hỏng hết. Đó gọi là không khéo dụng 
tâm. Người khéo dụng tâm thì dùng một tâm, khi chúng ta niệm Phật thì một 
lòng niệm Phật, khi nghiên cứu thì một lòng nghiên cứu. Ta mở quyển Kinh ra, 
xem qua chú giải, đang ngồi nghiên cứu, vào lúc này thì tuyệt đối không niệm 
Phật, tâm phải chuyên nhất làm một công việc. Ở trên Kinh Phật nói: “Để tâm 
vào một chỗ, không việc gì chẳng xong”. Chúng ta phải hiểu được ý của Phật, 
phải để tâm vào một chỗ, y theo cách dạy này của Phật thì quyết định có thành 
tựu. 

Tôi mạnh hơn so với các vị một chút, các vị cũng cảm nhận được có một 
vài điểm không như tôi. Tôi mạnh chính là tôi biết để tâm vào một chỗ, không 
luận làm việc gì, nhất định là một lòng mà làm, quyết định không phải là hai 
tâm, đang làm việc này lại nghĩ đến việc kia, tôi thì không làm như vậy, cho 
nên bạn thấy tôi làm được rất nhanh, tôi làm được rất tự tại. Việc này ở trên 
Kinh Phật có rất nhiều lý luận, văn tự. Tôi làm ra cho các vị xem, các vị phải 
biết nhìn. Tôi được như vậy là do trước kia lão sư Lý làm cho tôi xem, Chương 
Gia Đại Sư làm cho tôi xem, tôi nhìn dáng vẻ của các Ngài mà học tập. Tôi thân 
cận với Đại Sư Chương Gia ba năm, thân cận với lão sư Lý mười năm, mỗi 
ngày tôi nhìn thấy các Ngài. Lão sư cũng thường hay chăm sóc tôi, có chỗ nào 
sai lầm thì giúp tôi sửa đổi. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

150

Chúng ta chính mình tâm chánh, ngôn chánh, hạnh chánh, người bên 
ngoài có nói thế nào cũng không có quan hệ gì. Mọi người thấy sai rồi, ngộ 
nhận rồi, đây là điều luôn không thể tránh khỏi. Thế gian có một người nào có 
thể vừa lòng tất cả mọi người? Không thể nào, Phật cũng không làm được. Thế 
gian này có bao nhiêu người mắng Thích Ca Mâu Ni Phật, có bao nhiêu người 
mắng Phật A Di Đà? Chúng ta nghe đã quá nhiều. Phật cũng có người mắng, 
chúng ta bị người khác mắng thì có quan hệ gì chứ? Phật tiếp nhận người ta 
mắng, chúng ta cũng phải tiếp nhận người ta mắng, không nên có một câu biện 
bạch. Chúng ta đối với người thì chân thành, cung kính, tán thán. Người ta hủy 
báng chúng ta, nhục mạ chúng ta, hãm hại chúng ta, chúng ta tán thán họ, cảm 
ân họ, cảm tạ họ. Đó là thật, vì họ tiêu nghiệp chướng cho chúng ta, tăng phước 
huệ cho chúng ta, cho nên có người nào không phải là ân nhân của ta? “Trên 
đền bốn ân nặng, dưới cứu khổ ba đường”, người thường giữ cái tâm này là Bồ 
Tát Trung Trụ. Cho nên, chúng ta phải học “tịnh niệm liên tục”. Trong cái niệm 
này là tịnh, “tịnh” chính là quyết định không có xen tạp. “Tương tục” là công 
phu không gián đoạn. Từ nơi công phu mà nói, có thể đạt đến được “Tức Niệm 
Ly Niệm” thì công phu của bạn liền có kết quả, công phu của bạn liền được 
thuần thục. 

Tức Niệm Ly Niệm chính là người thông thường hay nói “niệm mà không 
niệm, không niệm mà niệm”. Không niệm cùng niệm là một, không phải là hai. 
Đây gọi là vào pháp môn không hai. Pháp môn không hai là cảnh giới của Pháp 
Thân Đại Sĩ. Bạn có thể vào được pháp môn không hai thì thoát khỏi mười pháp 
giới (không cần nói sáu cõi, mà siêu việt luôn mười pháp giới), biết được tất cả 
pháp thế xuất thế gian đều là pháp bất nhị, biết được trên Kinh Phật nói với 
chúng ta là lời thật. (Chỗ này tôi chỉ nói ra một ít, vì phía sau còn giảng rất tỉ 
mỉ). 

Tận hư không khắp pháp giới là chính mình. Phàm phu chúng ta không 
biết, phàm phu luôn cho rằng chính mình cùng người khác là đối lập. Không 
phải như vậy, mà tận hư không khắp pháp giới là chính mình mới là chân tướng. 
Bạn có thể thấy được, bạn có thể khẳng định, việc này ở trên Kinh Phật nói là 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

151

bạn chứng được Pháp Thân Thanh Tịnh. Chứng được Pháp Thân Thanh Tịnh 
thì liền thành Phật, mức độ thấp nhất là Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát. Viên Giáo 
Sơ Trụ Bồ Tát thì thành Phật, “minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật”. Họ 
thành Phật thật, không phải Phật giả, trong Phán giáo, Đại Sư Thiên Thai nói là 
“Phần Chứng Tức Phật”. Tuy là chưa viên mãn, chỉ là Phần Chứng Tức Phật, 
nhưng họ chứng là thật, không phải giả. Họ chứng được cái gì? Họ thừa nhận, 
họ khẳng định tận hư không khắp pháp giới đều là chính mình, cho nên tâm đại 
từ bi sanh khởi ra, đại từ bi là đối với tất cả chúng sanh không có điều kiện. “Vô 
duyên đại từ” (duyên là điều kiện), đại từ bi không hề có điều kiện. “Từ” là 
quan tâm, thương yêu, tôn trọng, toàn tâm toàn lực chăm sóc, đối đãi với tất cả 
chúng sanh không có điều kiện. 

“Đồng thể đại bi”, bi là nhìn thấy tất cả chúng sanh có khổ nạn thì giúp 
cho họ thoát ly khổ nạn, thoát khỏi khó khăn không có điều kiện, vì sao vậy? 
Vì đồng thể, bao gồm tất cả chúng sanh cùng đồng một thể với chính mình. Một 
tâm một pháp giới, cho nên pháp giới gọi là Nhất Chân. Bồ Tát Trung Trụ biểu 
thị ở đây ý nghĩa rất sâu, đó là lý, đó gọi là nhìn thấu. 

15. Vị thứ mười lăm, Chế Hạnh Bồ Tát 

Đây là nói hành, nói sự. Hành là hành vi sinh hoạt của chúng ta. Hành vi 
sinh hoạt của chúng ta làm sao không có sai lầm? Bạn chính mình phải biết tiết 
chế. “Chế” chính là sửa lỗi tự làm mới, biết được chính mình sai rồi thì lập tức 
sửa đổi, đó là chân thật tu hành. Thánh hiền xưa của chúng ta dạy rất hay: 
“Người không phải thánh hiền thì sao không có lỗi”. Bạn không phải thánh 
nhân, không phải hiền nhân, thì bạn làm sao mà không có lỗi lầm? Mỗi người 
đều có lỗi lầm. “Lỗi mà có thể sửa thì còn việc gì tốt hơn?”. Có thể sửa lỗi 
chính là Bồ Tát, không chịu sửa lỗi thì là phàm phu, cho nên biết lỗi chính là 
giác ngộ, sửa lỗi chính là công phu. Do đó, chỗ này “Trung Trụ” là biểu thị học 
vấn, “Chế Hạnh” là biểu thị công phu. 

Chúng ta ở ngay trong cuộc sống thường ngày phải tuân thủ nguyên tắc 
này mà trải qua ngày tháng, không trái với nguyên tắc này mà làm việc. Không 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

152

luận là từ nơi công việc nghề nghiệp nào, tuân thủ nguyên tắc này, nắm chắc 
nguyên tắc này thì chính là chúng ta trải qua đời sống của Bồ Tát. 

16. Vị thứ mười sáu, Giải Thoát Bồ Tát 

“Giải Thoát” là ngay hiện tại bạn được tự tại, được giải thoát. “Giải” là 
giải trừ được phiền não, giải trừ được lo lắng, giải trừ được vướng bận, thoát 
khỏi tất cả ưu-bi-khổ não ngay hiện tại. Cho nên các vị có thể thể hội được, có 
thể quan sát được rất rõ ràng là giáo học của Phật pháp đích thực là có thể giúp 
đỡ chúng ta hiện tiền đạt được một đời hạnh phúc, gia đình mỹ mãn, sự nghiệp 
thuận lợi thành công, xã hội an lành, mọi người tôn kính lẫn nhau, lễ nhường 
lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau cùng tồn tại phát triển, xã hội thái bình, quốc gia 
giàu mạnh, thế giới hòa bình. Giáo học của Phật pháp thực tiễn vào ngay chỗ 
này. Thế giới ngày nay của chúng ta, các lãnh đạo chính trị gia, khoa học gia, 
công thương nghiệp, thậm chí đến các lãnh đạo giới học thuật, giới tôn giáo đều 
hy vọng đạt đến mục tiêu này, nhưng họ không có cách gì đạt đến. Ai mà không 
muốn chứ? Họ không biết được đạo lý phương pháp này đều ở trên Kinh Đại 
thừa. 

Vào năm 1970, nhà triết học lịch sử nước Anh đã chỉ điểm cho tất cả mọi 
người trên thế giới một con đường đi, ông nói: “Muốn cứu vãn thế kỷ 21 đạt 
đến hòa bình cùng tồn tại, chỉ có học thuyết của nhà Nho cùng Phật pháp Đại 
thừa”. Đây là lời phát ra từ miệng của một người nước ngoài. Con người này 
thật cừ khôi, ông có học vấn, có kiến thức, ông nhìn thấy được thế kỷ 21 là một 
xã hội rất phức tạp. Vào ngày trước, mỗi một quốc gia, khu vực đều đóng cửa, 
đôi bên không hề qua lại với nhau, mỗi người trải qua ngày tháng thái bình của 
mỗi người, mỗi người có phạm vi nhỏ, khung trời nhỏ của mỗi người. Thế kỷ 
21, theo sự tiến bộ của khoa học kỹ thuật nên thông tin phát triển, bạn tiếp xúc 
rất nhiều. Bạn thấy, ngày nay trong nhà mỗi một người đều có vi tính. Ở nước 
Mỹ, học sinh tiểu học đều dùng vi tính lên lớp. Mở vi tính lên thì tin tức của 
toàn thế giới đều ở ngay trước mắt bạn. Mặt tiếp xúc của bạn quá lớn! Giao 
thông thuận tiện, lúc nào cũng có thể đi du lịch khắp nơi trên thế giới, bạn có 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

153

thể chính thức tiếp xúc mặt đối mặt. Thế nhưng khi vừa tiếp xúc thì có xung 
đột, do văn hóa không đồng, quan niệm bất đồng, phương thức đời sống khác 
nhau, tín ngưỡng tôn giáo khác nhau, cho nên đột nhiên khi vừa tiếp xúc thì 
luôn là không thích ứng. Làm thế nào có thể giải quyết vấn đề này? Học thuyết 
nhà Nho cùng Phật pháp Đại thừa chân thật có thể giải quyết những vấn đề này. 

Nước Anh vào năm trước đã đem Phật học đưa vào giáo trình trường học. 
Trong giáo trình tiểu học, trung học, đại học đều có Kinh Phật. Đó là quốc gia 
chính thức ra lệnh làm. Nước Anh là một quốc gia Ki-tô giáo, họ dẫn đầu làm 
trước, còn chúng ta ngày nay mới làm là rơi lại phía sau của người ta rồi. Hiện 
tại Úc châu mở hội thảo, họ cũng là dẫn đầu thế giới. Họ tập hợp nhân vật lãnh 
đạo giới tôn giáo, giới học thuật, chuyên gia học giả đến thảo luận nghiên cứu 
môn học vấn thích ứng thế kỷ 21. Tôi đã tham dự qua buổi hội thảo ở Úc châu 
và thăm viếng qua trường đại học của họ. Đại học cũng rất chú trọng đến vấn 
đề này, bởi vì chính sách hiện tại của Úc châu là mở rộng di dân, công dân từ 
các nơi khác nhau trên thế giới di dân đến đó, bối cảnh văn hóa, tư tưởng tín 
ngưỡng đều không giống nhau, họ phải cùng người Úc châu chung sống với 
nhau trong một xã hội, cho nên mục tiêu của họ là làm thế nào có thể gạt bỏ 
được những hiểu lầm, những ngăn cách trong đó, đạt đến hợp tác lẫn nhau cùng 
tồn tại phát triển. Viện trưởng của học viện đến hỏi tôi, tôi cũng nói với họ Đại 
Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh. Họ nghe rồi rất hoan hỉ, rất hy vọng tôi 
đến mở lớp. 

Tôi bị Lý Mộc Nguyên giữ lại, ông ấy ở nơi đây xây dựng đạo tràng to 
lớn thế này, tu sửa lầu bốn cùng lầu năm phải tốn hơn một trăm sáu mươi vạn, 
nhiều tiền đến như vậy. Tôi chú trọng đạo nghĩa, tôi không tính lợi hại. Tôi nói 
đạo nghĩa, tôi không có lỗi với ông ấy. Hoàn cảnh bên ngoài có tốt hơn, tôi cũng 
không cách gì, tôi phải đi theo cùng ông ấy. Nếu như có thể lưỡng toàn kỳ mỹ 
thì đương nhiên là quá tốt; không thể lưỡng toàn kỳ mỹ thì đại học Úc châu tôi 
vẫn phải xả bỏ, vẫn phải đến nơi đây. Chúng ta đã có mười năm quan hệ rồi, 
luôn có một phần ân đức nghĩa tình trong đó. Quyết định không thể thấy trăng 
quên đèn, chúng ta không được làm những việc như vậy, vì làm như vậy là 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

154

chúng ta để lại cho mọi người trong xã hội một tấm gương không được tốt, đó 
là tạo thành động loạn bất an cho xã hội. Chúng ta giữ lấy đạo nghĩa, lợi ích có 
tốt hơn, chúng ta cũng không động tâm. Đó là kiến lập một gương tốt chính 
diện cho xã hội, mọi người đều không ham thích danh vọng lợi dưỡng, đều 
không ham thích vinh hoa phú quý. Chúng ta nói đạo, nói nghĩa thì xã hội này 
sẽ an định hòa bình, khu vực này mọi người đều sẽ trải qua được rất hạnh phúc. 
Điểm này là quan trọng hơn bất cứ thứ gì. Trong Kinh giáo, Phật dạy chúng ta 
những điều này, chúng ta làm sao có thể trái phạm? 

“Giải Thoát” chính là đạt được quả báo của hiện tại, hướng đến xa mà 
nói là quả báo của vị lai, đó chính là vĩnh viễn thoát khỏi sáu cõi luân hồi. 
Không những thoát khỏi sáu cõi luân hồi, siêu việt mười pháp giới, mà còn 
chứng được Pháp Giới Nhất Chân. Thế giới Tây Phương Cực Lạc là Pháp Giới 
Nhất Chân, không những là Nhất Chân, mà còn là Nhất Chân bên trong của 
Nhất Chân, thù thắng không gì bằng, cho nên mười phương chư Phật tán thán. 
Chúng ta ở ngay trong một đời này có thể gặp được thì phải hạ quyết tâm, quyết 
định phải nắm lấy. Nếu muốn nắm lấy thì nhất định phải y giáo phụng hành, 
vậy thì lời Phật dạy không thể không thấu triệt. Mỗi ngày đọc bộ Kinh này, phải 
lý giải thấu triệt, phải đem tập khí phiền não từ vô lượng kiếp đến nay của chính 
mình vứt bỏ hết, y giáo phụng hành. 

Năm trước tôi giảng bộ Kinh này, khi giảng đến ba bậc chín phẩm, tôi có 
một cách nói không giống như cách nói của người xưa. Cách nói của tôi dễ hiểu 
hơn. Tôi nói, nếu chúng ta lấy phần trăm để nói, nếu như những điều Phật dạy 
trong bộ Kinh này bạn làm đến được một trăm phần trăm, mỗi câu mỗi chữ bạn 
đều làm đến được, một chút cắt bỏ cũng không có, thì bạn nhất định được 
thượng thượng phẩm vãng sanh. Vì sao vậy? Tâm-Nguyện-Giải-Hạnh của bạn 
hoàn toàn tương ưng với A Di Đà Phật (Tâm-Nguyện-Giải-Hạnh của Phật A Di 
Đà đều ghi chép ở trên bộ Kinh này), thì đương nhiên bạn vãng sanh thượng 
thượng phẩm. Nếu như trong bộ Kinh này ta không thể hoàn toàn làm đến được 
một trăm phần trăm, mà làm đến được chín mươi phần trăm (còn có mười phần 
chưa làm được), vậy bạn vãng sanh là thượng phẩm trung sanh. Nếu như chín 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

155

mươi phần trăm mà bạn vẫn không làm được, bạn chỉ có thể làm đến được tám 
mươi phần trăm, vậy thì giáng xuống một bậc là thượng phẩm hạ sanh. Nếu như 
tám mươi phần trăm vẫn không làm được, bạn còn có thể làm được bảy mươi 
phần trăm thì trung phẩm thượng sanh. Cứ như vậy mà hướng xuống dưới, 
hướng xuống đến hạ phẩm hạ sanh thì phải làm đến hai mươi phần trăm, cũng 
chính là nói, những gì trên Kinh đã nói bạn phải làm đến được hai mươi phần 
trăm. Nếu không làm đến được hai mươi phần trăm thì đó chỉ là kết duyên với 
Phật A Di Đà, đời này không thể đi được. Việc này chính là người xưa nói, bạn 
mỗi ngày niệm Phật “đau mồm rát họng cũng chỉ uổng công”, đời này không 
thể đi được, phải đợi đến đời sau. Đời nào có thể vãng sanh? Xem thử bạn ngay 
trong một đời nào có thể làm đến được hai mươi phần trăm thì bạn có thể vãng 
sanh hạ hạ phẩm. Cách nói này của tôi dễ hiểu hơn so với cách nói trong Quán 
Kinh. Các vị thử nghĩ xem, cách nói này của tôi cũng có đạo lý, không phải 
không có đạo lý. Tôi dùng biện pháp này để phân tích chín phẩm vãng sanh. 

Vì sao chúng ta không chịu nỗ lực làm đến được một trăm phần trăm? 
Nếu bạn cho rằng làm đến được một trăm phần trăm là khó khăn, vậy thì khó ở 
chỗ nào? Không có khó khăn! Khó khăn chân thật là bạn không chịu buông bỏ 
vọng tưởng, phân biệt, chấp trước; bạn không biết được vọng tưởng, phân biệt, 
chấp trước đều là giả, toàn là không. Bạn biết được rồi thì tại vì sao không 
buông bỏ? Bạn chân thật buông bỏ thì thượng thượng phẩm vãng sanh. Việc 
này ngay trong một đời này chúng ta phải tranh thủ, những thứ khác đều là giả. 
Bạn làm quốc vương ở thế gian này hay làm Thiên Vương cũng đều là giả, đều 
không phải thật, vinh hoa phú quý cuối cùng cũng không thể giữ được. Tuổi thọ 
Thiên Vương có dài một chút cũng vẫn phải chết, chết rồi thì vẫn phải chịu luân 
hồi. Đó chính là bạn không có trí tuệ. 

***********

Kinh văn: “Nhi Vi Thượng Thủ”. 

Đoạn Kinh văn trên nêu ra mười sáu vị Bồ Tát, tôi đã giới thiệu tương đối 
tỉ mỉ mười sáu vị Bồ Tát này rồi. Danh hiệu của mỗi một vị Bồ Tát bạn đã hiểu 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

156

rõ rồi thì bạn có thể học tập với các Ngài. Tất cả ưu điểm, sở trường của mười 
sáu vị Bồ Tát này chúng ta thảy đều học được thì chúng ta chính là Bồ Tát viên 
mãn, đức hạnh của mỗi vị Bồ Tát ta thảy đều có, thảy đều đầy đủ. Không phải 
chúng ta học một vị, hai vị, mà đều học hết mười sáu vị. Mười sáu vị Bồ Tát 
đều là lão sư của chúng ta, chúng ta phải cố gắng, phải nỗ lực học tập với các 
Ngài. Sự biểu thị của mười sáu vị Bồ Tát này chính là Kinh văn của toàn Kinh, 
cho nên danh hiệu của Bồ Tát ở ngay đây là tổng cương lĩnh của toàn Kinh. Do 
đây có thể biết, từ ngay đoạn Kinh văn này, lão cư sĩ Hạ Liên Cư phân thành 
một phẩm là rất có đạo lý. Biểu pháp của Tỳ Kheo Bồ Tát phía trước là biểu 
pháp thông thường của Đại thừa, là biểu pháp chung, là đại biểu toàn thể Phật 
pháp, biểu pháp nghiêng nặng về pháp môn Tịnh Độ. Biểu thị của mười sáu vị 
Bồ Tát tại gia này là bổn Kinh rất thiết yếu. Nội dung của bổn Kinh chính là 
mười sáu cương lĩnh.

**************

Kinh văn: “Hàm cộng tuân tu Phổ Hiền Đại Sĩ chi đức”. 

Từ sự biểu thị của Kinh văn thấy được, đây là nói chúng Tỳ Kheo, chúng 
Bồ Tát, chúng Bồ Tát tại gia, mọi người đều cùng đồng tuân thủ học tập Phổ 
Hiền Đại Sĩ chi đức. 

“Phổ Hiền Đại Sĩ chi đức” là gì vậy? Phổ Hiền Đại Sĩ chi đức nói rộng 
chính là Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh. Trong Kinh Hoa Nghiêm, 
Bồ Tát Phổ Hiền là Trưởng tử, xếp thứ nhất; Bồ Tát Văn Thù là thứ nam, xếp 
thứ hai, cho nên Bồ Tát Phổ Hiền đại biểu là Đại Phương Quảng Phật Hoa 
Nghiêm Kinh. Do đây có thể biết, Kinh này của chúng ta chân thật là Hoa 
Nghiêm. Những gì trên Kinh Hoa Nghiêm đã nói đều có ở trên bộ Kinh này. 
Bộ Kinh này là rút gọn của Kinh Hoa Nghiêm, là tinh hoa của Kinh Hoa Nghiêm. 

Học kỳ này chúng ta đã mở lớp Hoa Nghiêm. Có mấy vị đồng tu cùng đến 
nghiên cứu với chúng ta. Tôi không dám xưng là lão sư, mà là đồng học. Chúng 
ta cùng mấy vị đồng học cùng nhau đến nghiên cứu “Hoa Nghiêm”, đến thâm 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

157

nhập “Hoa Nghiêm”. “Kinh Hoa Nghiêm” là nói tỉ mỉ của “Kinh Vô Lượng 
Thọ”, “Kinh Hoa Nghiêm” là nói rộng của “Kinh Vô Lượng Thọ”. Bạn có thể 
khế nhập sâu rộng, sau đó bạn giảng “Kinh Di Đà” thì sẽ giảng được tuyệt vời. 
Vì sao vậy? Nội dung sâu sắc, lời lẽ dễ hiểu, vị sâu lời cạn, bạn nói mới có sức 
mạnh, có công lực. Vì vậy chúng ta giới thiệu câu này là toàn thể “Đại Phương 
Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh”, câu này lấy ra từ “Kinh Hoa Nghiêm”, nên 
một câu này giảng mấy năm cũng không hết, giảng năm năm cũng không xong, 
cho nên cần phải nắm lấy cương lĩnh. 

Bồ Tát Phổ Hiền trong Hạnh Phổ Hiền, cương lĩnh quan trọng nhất là 
“Mười Đại Nguyện Vương” sau cùng, là toàn thể mười đại cương tu hành của 
“Hoa Nghiêm”, chúng ta gọi là mười đại nguyện vương mà Bồ Tát Phổ Hiền 
đã tu. Vô lượng vô biên đức hạnh quy nạp lại đều không thể vượt qua được 
mười tổng cương lĩnh này. Mười tổng cương lĩnh này mọi người đều tụng rất 
quen thuộc, tôi tin tưởng mọi vị đồng tu đều có thể đọc thuộc lòng. Tuy bạn có 
thể đọc, nhưng ý nghĩa thì lại không hiểu. Bạn nói bạn hiểu, nhưng hiểu được 
một cách lờ mờ, thực tế mà nói, bạn không tường tận, không thông suốt. 

MƯỜI ĐẠI NGUYỆN VƯƠNG CỦA BỒ TÁT PHỔ HIỀN

1. Nguyện thứ nhất, “Lễ kính chư Phật” 

[Bởi vì thời gian chúng ta có hạn chế, nên tôi không thể nói tỉ mỉ, chỉ có 
thể giới thiệu đại khái]

Bạn xem thử, giáo học của nhà Phật, lễ kính là trước tiên; giáo học của 
nhà Nho, lễ kính cũng là trước tiên. Dạy bạn cái gì? Dạy bạn lễ kính. Lễ kính 
là gì? Lễ kính là tánh đức, chính là lưu xuất tự nhiên từ trong tánh đức của bạn, 
không phải từ bên ngoài. Hạnh Phổ Hiền là mỗi một hành môn đều tương ưng 
với tự tánh, đều là lưu xuất tự nhiên từ trong tự tánh, cho nên Ngài có thể viên 
thành Phật đạo. Trên Kinh Phật thường nói: “Bồ Tát không tu hạnh Phổ Hiền 
thì không thể viên thành Phật đạo”, đạo lý chính ngay chỗ này. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

158

Chúng ta mở xem “Lễ Ký” của nhà Nho, câu thứ nhất là “Điển Lễ” viết: 
“Vô bất kính”. “Vô bất kính” cùng ý nghĩa “lễ kính chư Phật” ngay chỗ này 
là hoàn toàn giống nhau. Những thánh hiền nhà Nho này cùng với chư Phật Bồ 
Tát của Phật pháp chưa hề thấy mặt nhau, chưa hề qua lại với nhau (hiện tại gọi 
là chưa từng hội đàm với nhau), nhưng lý luận, quan niệm, phương pháp giáo 
học của các Ngài gần như hoàn toàn giống nhau, đúng như chúng ta thường nói: 
“Anh hùng sở kiến, đại lượt tương đồng”. Cái thấy của anh hùng, dạy người lễ 
kính trước tiên. 

Lễ kính của nhà Nho, thực tế mà nói bao gồm Thân-Khẩu-Ý ba nghiệp, 
“thân” kính, “miệng” tán thán, “ý” giữ sự chân thành. Phật pháp giảng càng 
thấu triệt hơn. “Lễ” là sự biểu hiện ở bên ngoài, cung cung kính kính. “Kính” 
là giữ ở trong lòng, tâm có chân thành, có ý kính. Chư Phật là đối tượng chúng 
ta lễ kính. Chư Phật là ai? Trên Kinh Phật nói: “Quá khứ Phật, hiện tại Phật, 
vị lai Phật”, đó đều là chư Phật. Quá khứ Phật, chúng ta xem thấy ở trên Kinh 
điển, Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói cho chúng ta nghe quá khứ Phật. Hiện tại 
Phật, Thích Ca Mâu Ni Phật cũng giới thiệu cho chúng ta nghe không ít, mọi 
người đều rất quen thuộc, đó là A Di Đà Phật ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc, 
Dược Sư Như Lai ở Thế giới Lưu Ly Phương Đông. Vị lai Phật là ai? Tất cả 
chúng sanh đều là Phật vị lai. Chỗ này phạm vi lễ kính sẽ rộng, chúng ta cung 
kính đối với Phật A Di Đà như thế nào thì đối với tất cả chúng sanh cũng đồng 
một tâm cung kính như vậy. Nếu như nói, lòng cung kính của tôi đối với Phật 
A Di Đà và đối với tất cả chúng sanh có sự khác biệt, vậy là bạn không phải tu 
hạnh Phổ Hiền. Bạn đối với tất cả chúng sanh, tâm cung kính hoàn toàn bình 
đẳng với Phật A Di Đà, như vậy mới gọi là tu hạnh Phổ Hiền. Hạnh Phổ Hiền 
cùng Bồ Tát thông thường tu lễ kính không như nhau chính ngay ở chỗ này. 
Tâm của Ngài là tâm bình đẳng, hay nói cách khác, chính là trên đề Kinh đã 
nói, bạn dùng tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng để tu “lễ kính chư Phật” thì đó gọi 
là hạnh Phổ Hiền. Tâm của bạn không thanh tịnh, tâm không bình đẳng, thì 
hạnh mà bạn tu không phải là hạnh Phổ Hiền. Bao gồm tất cả chúng sanh có ân 
đối với ta, có oán đối với ta, giúp đỡ ta, nhục mạ ta hay hãm hại ta cũng đều là 
Phật, không thể có khác biệt. Có rất nhiều đồng tu nói việc này rất là khó làm. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

159

Rất khó làm được nhưng cũng phải làm cho được. Bạn không làm được thì bạn 
không phải tu hạnh Phổ Hiền. Nhất định phải nỗ lực mà làm cho được. 

Bạn nhất định phải biết, tất cả chúng sanh đều có Phật tánh, đã có Phật 
tánh thì họ chính là Phật. Chúng ta lễ kính đối với họ không phải xem ở con 
người họ, không phải xem ở việc họ đang làm, mà là tôn trọng Phật tánh của 
họ. Phật tánh của họ cùng với tất cả chư Phật Như Lai không hề khác biệt, chúng 
ta tôn trọng Phật tánh của họ. Đây là nói đối với chúng sanh hữu tình. Ngoài 
chúng sanh hữu tình ra, còn có chúng sanh vô tình (chúng sanh vô tình là vạn 
vật trong thế gian). Phật nói cho chúng ta nghe, chúng sanh vô tình có pháp 
tánh. Pháp tánh cùng Phật tánh là một tánh. Phật vì sự khác biệt giữa hữu tình 
và vô tình nên gọi tánh này là Phật tánh và pháp tánh, kỳ thật là một tánh. Cho 
nên trên Kinh Hoa Nghiêm, Phật nói: “Tình dữ vô tình đồng viên chủng trí”, 
hay nói cách khác, chúng sanh vô tình cũng là Phật, chúng sanh vô tình cũng 
phải cung kính, cùng một lòng cung kính giống như đối với A Di Đà Phật, nếu 
như có sự khác biệt thì bạn không phải tu hạnh Phổ Hiền. 

Chúng ta nêu ra một thí dụ để dễ hiểu, cái bàn để ở ngay trước mặt bạn, 
trên bàn có những thứ dơ bẩn, bạn lập tức lau nó sạch sẽ, cho dù cái bàn này có 
phải của ta hay không, ta có dùng nó hay không. Ta tu hạnh Phổ Hiền, cái bàn 
để không được ngay thẳng thì ta lập tức sửa lại; ghế ngồi cũng phải lau thật sạch 
sẽ, xếp được ngay thẳng chỉnh tề. Chúng ta ngồi ghế không ngay thẳng là không 
tôn kính. Đó gọi là tu “lễ kính chư Phật”. Những người nào tu? Trên hội Hoa 
Nghiêm, bốn mươi mốt vị Pháp Thân Đại Sĩ đều tu, không có một người ngoại 
lệ. Thế giới Tây Phương Cực Lạc là chư thượng thiện nhân. Phàm hễ vãng sanh 
đến Thế giới Cực Lạc, từ thượng thượng phẩm đến hạ hạ phẩm, mỗi một người 
đều tu. Hiện tại chúng ta chưa đi thì bây giờ tu, tập thành thói quen, đến Thế 
giới Tây Phương Cực Lạc thì rất thuận tiện. Hiện tại chưa tập thành thói quen 
này, tập khí còn rất nặng, đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc bị người ta khai 
trừ, vậy thì thật là hổ thẹn. Thành thật mà nói, Thế giới Tây Phương Cực Lạc 
sẽ không khai trừ người, bạn đi không được thôi. A Di Đà Phật cùng những bậc 
thượng thiện nhân, trên Kinh đã nói, các Ngài là “thiên nhãn đồng thị, thiên nhĩ 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

160

triệt thính”. Chúng ta không thấy được các Ngài, nhưng các Ngài thấy được 
chúng ta. Công phu tu hành của chúng ta ở nơi đây, chúng ta không hề biết, 
nhưng Ngài thấy được rõ ràng, tường tận, thông suốt, thấu đáo. Ngài đang lựa 
chọn người nào có thể đến, người nào thì không thể đến. Bạn được Ngài tuyển 
trúng, đến lúc thì Ngài đến tiếp dẫn bạn. Vì sao bạn được Ngài tuyển trúng? 
Bạn phù hợp với điều kiện của Ngài. Những gì các Ngài đã làm, hiện tại chúng 
ta phải nỗ lực làm, làm không triệt để không hề gì, ta luôn là đang làm. Các 
Ngài xem thấy liền hoan hỉ, nhất định tuyển trúng bạn. Khi lâm chung, Phật 
cùng chư Bồ Tát đến tiếp dẫn bạn, mở đại hội hoan nghênh. Việc này vô cùng 
quan trọng. 

**************

10Câu Kinh văn: “Hàm cộng tuân tu Phổ Hiền Đại Sĩ chi đức”  là câu mở 
đầu trong phần tựa của bộ Kinh này. Câu thứ nhất mở đầu cũng chính là một 
câu quan trọng nhất của toàn Kinh, chúng ta nhất định không thể xem thường 
lướt qua được. Chúng ta học Phật có thể có được thọ dụng hay không? Đúng 
như bổn Kinh đã nói: “Huệ dĩ chân thật chi lợi”, lợi ích chân thật. Ở ngay trong 
một đời hoằng pháp tu học của chúng ta, then chốt thành công hay thất bại cũng 
ở ngay câu này. Do đây có thể biết tính trọng yếu của câu nói này. 

Mười sáu vị Bồ Tát phía trước đã nói, các Ngài là biểu pháp. Mỗi một vị 
Bồ Tát biểu thị mật nghĩa sâu sắc. Mật chính là ẩn mật, không hiển lộ. Người 
cần phải có trí tuệ tương đối, giác ngộ tương đối mới có thể nhìn thấy ra được, 
mới có thể thể hội được, người thông thường không dễ gì nhận ra. Thế nhưng, 
khi vào Kinh văn thì vì bạn nói ra tường tận. Câu thứ nhất này là nói rõ ra tổng 
cương lĩnh của toàn Kinh. Bộ Kinh Vô Lượng Thọ này từ đầu đến cuối nói rõ 
nhất chính là “Phổ Hiền Đại Sĩ chi đức”. 

Vào thời nhà Đường, Ngài Thanh Lương hoàn thành phiên dịch Kinh Hoa 
Nghiêm. Sau khi hoàn thành chú giải của Kinh Hoa Nghiêm, Quốc sư Ngài đặc 

10 Bắt đầu đĩa 11



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

161

biệt đem quyển sau cùng của Kinh Hoa Nghiêm đưa ra lưu thông riêng biệt. 
Quyển này gọi là “Biệt Hành Lưu Thông Bản”, chính là “Phổ Hiền Bồ Tát 
Hạnh Nguyện Phẩm” mà hiện tại các vị thường thấy. Quyển Kinh này là “Hoa 
Nghiêm Bốn Mươi”, cũng chính là một quyển sau cùng trong Phẩm Nhập Pháp 
Giới, là tổng kết của “Kinh Hoa Nghiêm”, cũng là tổng cương lĩnh của “Kinh 
Hoa Nghiêm”, chỗ quay về sau cùng. Nội dung của Kinh văn là “Mười đại 
nguyện vương quy về Cực Lạc”. Bồ Tát Phổ Hiền tổng hợp toàn Kinh quy nạp 
làm thành mười cương lĩnh. Mười cương lĩnh này là Bồ Tát Phổ Hiền đã tu. Có 
lẽ có một số đồng tu nghe được là Bồ Tát Phổ Hiền đã tu đại khái cho là không 
liên quan gì với chúng ta, chúng ta không phải là Bồ Tát Phổ Hiền. Học Phật 
như vậy sẽ rất khó có thành tựu. Chúng ta cần phải có thể nhận biết, tất cả Bồ 
Tát trong Phật pháp đã nói đều là chính mình, tất cả chư Phật Như Lai đã nói 
cũng là chính mình. Đức hiệu của chư Phật Như Lai là tánh đức của chính chúng 
ta. Danh hiệu của tất cả chư Phật Bồ Tát là tu đức của chính chúng ta. Tánh-Tu 
không hai, đó là chỗ mà Phật pháp cùng với thế xuất thế gian tất cả pháp không 
giống nhau. Chúng ta có thể thấu hiểu, khẳng định, thì ở ngay trong Phật pháp 
mới có thể mau chóng, ổn định, được lợi ích chân thật. Đây là chân thật, không 
hề giả. 

Bồ Tát Phổ Hiền là ai? Phải biết chính là bản thân chúng ta. Nếu chúng ta 
có thể tuân theo, chăm chỉ phụng hành như trên Kinh điển đã nói, từ tư tưởng 
kiến giải, lời nói, việc làm, rất nhiều hành vi của chính chúng ta mỗi mỗi đều 
phải đối chiếu với Kinh điển, so sánh thử xem. Nếu như hành vi việc làm của 
chúng ta giống y như trên Kinh đã nói thì là tương ưng. Nếu không giống như 
những gì đã nói, thì chúng ta nhất định phải lấy Kinh điển làm tiêu chuẩn để tu 
sửa lại những hành vi sai lầm của chính mình, đó gọi là tu hành. Y theo bổn 
Kinh để tu hành, xin nói với các vị, chính là y theo tiêu chuẩn của A Di Đà Phật, 
y theo tiêu chuẩn của Bồ Tát Phổ Hiền. A Di Đà Phật là Phật trung chi vương, 
Bồ Tát Phổ Hiền có thể nói là Bồ Tát trung chi vương. Bạn thấy trong rất nhiều 
sám nghi chúng ta đều đọc “Nam Mô Phổ Hiền Vương Bồ Tát”, Ngài là vua 
trong các Bồ Tát. Trong hàng Bồ Tát, không ai có thể thù thắng hơn Ngài Phổ 
Hiền. Trong các chư Phật, không có Phật nào thù thắng hơn A Di Đà Phật. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

162

Trong bộ Kinh này, vua trong các Phật, vua trong các Bồ Tát thảy đều đầy đủ. 
Chúng ta gặp được bộ Kinh này, Phật đã nói ở trên Kinh là “như nghèo được 
của báu”, đích thực là có loại tâm trạng này, chân thật là như nghèo được của 
báu. Bạn nói xem loại vui thú này thật không cách gì hình dung. Đạt được rồi 
thì nhất định phải lý giải cho thấu triệt, sau đó phải y giáo phụng hành, chúng 
ta phải làm được một cách triệt để. 

Chúng ta phải bắt đầu từ đâu? Bắt đầu từ lễ kính. Phía trên đã nói với các 
vị rồi. Lễ kính là khai hiển ngay trong tánh đức của chính chúng ta. Chúng ta 
có thể tu lễ kính, đó là lưu xuất của tánh đức. Đại đức xưa thường nói: “Khởi 
tu từ tánh”, đây chính là từ tánh khởi tu. Cách tu học này có thể cảm ứng tương 
thông cùng với mười phương ba đời tất cả chư Phật Bồ Tát. Vì sao vậy? Chư 
Phật Bồ Tát là khởi tu từ tánh, ngày nay chúng ta cũng là khởi tu từ tánh, vậy 
thì tự nhiên liền khởi lên cảm ứng. Do đây có thể biết, chúng ta vừa phát tâm, 
phát ra tâm chân thành để tu hành là năng cảm; chư Phật Bồ Tát pháp vốn năng 
ứng, nguyên do cảm ứng chính ngay chỗ này. Cho nên Ấn Quang Đại Sư nói: 
“Một phần thành kính được một phần lợi ích”, cũng có thể nói cách nói như 
vậy. Một phần thành kính được chư Phật Như Lai gia trì một phần, mười phần 
thành kính thì được chư Phật Như Lai gia trì mười phần. Các vị ở một đạo tràng, 
giờ nào, lúc nào, cảm thọ của các vị ở nơi đây cùng với cảm thọ ngay trong 
cuộc sống thường ngày không như nhau. Cảm thọ ở nơi đây có pháp hỉ, thanh 
tịnh, vui mừng. Cho nên có đồng tu đến nói với tôi, chúng ta bước vào giảng 
đường để nghe Kinh là hưởng thụ. Lời nói này có phải thật không? Là thật! Vì 
sao bạn có hai giờ đồng hồ ở nơi đây hưởng thụ, mà loại hưởng thụ này bạn ở 
nơi khác thì không có được? Việc hưởng thụ này từ đâu mà có? Xin nói với các 
vị, nhờ ánh sáng Phật chiếu vào. Đạo tràng này của chúng ta là nhờ ánh sáng 
Phật chiếu vào, mọi người ở nơi đây tắm mình trong ánh sáng Phật. Sự việc 
chính là như vậy. 

Có một năm, tôi ở Miami - Hoa Kỳ giảng Kinh. Có một số người nước 
ngoài mỗi lần tôi giảng Kinh họ đều đến, họ đều ngồi ngay nơi đó, nhắm nghiền 
đôi mắt. Bởi vì ở nước ngoài có một số nơi không có ghế để ngồi, đều là ngồi 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

163

ở trên thảm. Họ ngồi xếp bằng nhắm nghiền đôi mắt, họ cũng không hiểu tiếng 
Trung Quốc, tôi nói cái gì họ cũng đều không hiểu, cho nên có đồng tu hỏi họ: 
“Bạn có hiểu không?”. Họ nói: “Không hiểu!”. “Nghe không hiểu, vì sao bạn 
mỗi ngày đều đến?”. Họ nói: “Ồ, cảm thụ nơi đây rất tốt!”. Họ đến để hưởng 
thụ. Họ xếp bằng ngồi ở đó là để hưởng thụ. Người nước ngoài nói: “Từ trường 
này khác biệt, cảm thụ đối với người rất là thoải mái”. Trong đó còn có một số 
người có công năng đặc biệt, ở trong Phật pháp chúng ta gọi là có thần thông, 
có thiên nhãn thông. Họ nói với những người ở bên cạnh: “Có ánh sáng Phật 
chiếu vào”. Khi đạo tràng giảng Kinh thì có Phật quang gia trì. Cho nên ngồi ở 
nơi đây, mỗi người đều có thể sanh tâm hoan hỉ, đạo lý chính ngay chỗ này. 
Không phải tôi giảng được hay, tôi giảng không được hay, mà là nhờ Phật lực 
gia trì. 

Chúng ta nhờ vào cái gì được Phật lực gia trì? Xin nói với các vị, chính là 
một lòng cung kính. Lòng cung kính này là năng cảm, chư Phật Bồ Tát liền có 
ứng. Cho nên các vị nhất định phải nên biết, thế gian pháp dạy người thứ nhất 
là thành thật. Chúng ta cả đời làm người, thành thành khẩn khẩn, trung thực, 
thật thà. Dáng vẻ thành thật là thế nào? Không lừa dối chính mình, không lừa 
dối người khác, chân thật có thể làm đến được không dối mình, không dối người 
thì con người này thành thật, người thật thà. Người thật thà là vô cùng đáng 
quý. Người thật thà thì Phật quang thường hay chiếu đến họ, họ không học Phật 
thì Phật quang cũng chiếu đến họ. Vì sao vậy? Vì họ trung thực! Phật tâm thanh 
tịnh, Phật tâm bình đẳng, không thể nói bạn học Phật thì đặc biệt chiếu cố bạn, 
bạn không học Phật thì Phật không chiếu cố đến bạn, cái tâm đó làm sao có thể 
xem là tâm bình đẳng? Không học Phật nhưng tấm lòng thành khẩn thì Phật đều 
chiếu cố, chiếu cố bình đẳng, không hề phân biệt chiếu cố. Bạn nói xem, thành 
thật đáng quý dường nào! 

Lễ kính chính là lưu xuất từ thành khẩn. Chúng ta phải kính người, phải 
kính việc, phải kính vật. Kính người, lễ kính bình đẳng, không luận là người 
nào, tất cả chúng sanh đều phải lễ kính. Tất cả chúng sanh hữu tình, ngay đến 
kiến, muỗi chúng ta xem thấy cũng như xem thấy chư Phật Như Lai không hề 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

164

khác biệt, như vậy mới gọi là tu hạnh Phổ Hiền. Muỗi, kiến, động vật nhỏ cũng 
có Phật tánh. Tất cả động vật đều có Phật tánh. Ngoài động vật ra, thực vật, 
khoáng vật đều có pháp tánh, cho nên chúng ta phải cung kính tất cả. Nếu như 
nói chúng ta làm không được, xin nói với các vị, thực tế mà nói, không phải 
làm không được mà là chúng ta không chịu làm. Nếu như chúng ta chịu làm thì 
làm gì có chuyện không làm được. Thiên hạ làm không được, người xưa nói, 
chỉ có hai việc khó là lên trời khó và cầu người khó. Việc này là cầu chính mình 
không phải cầu người. Cầu chính mình thì có gì khó đâu? Chỉ là làm cho tánh 
đức của chúng ta hoàn toàn lưu xuất ra. Việc này là cầu ở chính mình, không 
phải cầu người, cho nên chính mình nhất định phải giác ngộ, nhất định phải nỗ 
lực. Hiện tại thế gian tai nạn triền miên, nếu chúng ta không chăm chỉ nỗ lực 
mà tu, tương lai làm sao có thể tự cứu, cứu người? 

Tôi ở ngay trong cuộc sống thường ngày không hiểu đối với tin tức bên 
ngoài. Tôi không xem truyền hình. Tịnh Tông Học Hội chúng ta nơi đây không 
có truyền hình, tất cả tivi đều là phát nội bộ, bên ngoài không có ăng-ten trời, 
không nhận được tin tức bên ngoài. Chúng tôi cũng không nghe phát thanh, 
cũng không xem báo chí. Có một số đồng tu nói với tôi, một-hai tháng gần đây 
nhất, họ xem thấy từ trên truyền hình, tầng băng Nam Cực đã tan ra. Vấn đề 
này tương đối nghiêm trọng. Nếu như băng của Nam - Bắc Cực tan ra, mực 
nước biển sẽ phải dâng cao, đô thị duyên hải trên toàn thế giới thảy đều chìm 
vào đáy biển. Tai nạn từ do đâu mà đến? Có người luôn cho rằng là do thiên tai, 
việc này thì không cách gì. Khoa học gia đem việc này đổ cho thiên tai làm ra, 
tai hại thiên nhiên, đều đổ hết trách nhiệm cho thiên nhiên. Cách nhìn trong 
Phật pháp không phải như vậy. Trong Phật pháp nói bao gồm tất cả tai hại đều 
là do chính chúng ta tạo thành. Ai tạo thành vậy? Không phải người khác mà 
chính mình ta tạo. Lời nói này bạn có thể tin không? Nếu như bạn tin tưởng, 
vậy chúc mừng bạn, bạn đã giác ngộ; nếu bạn không tin tưởng, bạn nhất định 
không thừa nhận, bạn chưa giác ngộ. Xác thực là chính ta tạo thành. Nếu như 
người người có thể tự giác, người người đều có thể thay đổi tự làm mới thì tai 
nạn này liền được tiêu trừ. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

165

Nạn nước từ do đâu mà đến? Là lòng tham. Đồng tu ngồi đây, tôi nghĩ có 
không ít người đã đọc qua Kinh Lăng Nghiêm. Phật ở trong hội Lăng Nghiêm 
giảng nói rất rõ ràng, tham dục là nước, sân hận là lửa, ngu si là gió, tam tai 
nước-gió-lửa. Nếu như nói là người của toàn thế giới đang cố sức tăng thêm 
tham-sân-si, đang gia tăng thêm tốc độ tham-sân-si, thì ba loại hiện tượng nước-
gió-lửa thế gian này liền sẽ nổi lên. Hoàn cảnh là y báo. Y báo tùy theo chánh 
báo mà chuyển. Chánh báo là tâm của chúng ta. Phật luôn khuyên chúng ta dập 
tắt tham-sân-si. Người người đều có thể dập tắt tham-sân-si thì môi trường sinh 
thái trên địa cầu này sẽ hồi phục lại bình thường rất nhanh, sẽ không có những 
tai nạn này. Ngoài tham-sân-si ra còn có ngạo mạn, tham-sân-si-mạn. Quả báo 
của mạn là gì? Là động đất. Mạn là tâm cao thấp, không bình. Cho nên, những 
tai hại tự nhiên này từ do lòng người chiêu cảm đến, do lòng người biến hiện 
ra! Trên Kinh luận, Phật dạy chúng ta những đạo lý phương pháp này, xác xác 
thực thực chân thật có thể tiêu trừ tất cả tai ương. Phải tiêu trừ từ đâu vậy? Đều 
là tiêu trừ từ ngay nơi nội tâm, Phật pháp gọi là nội học, dùng nội công để cải 
thiện hoàn cảnh bên ngoài. Cho nên, chúng ta không luận đối với người, với 
việc, với vật, tất cả đều cung kính. Cho dù chúng ta không thể giúp đỡ đại 
chúng, đại chúng không thể chuyển đổi, một mình ta chuyển đổi lại có được 
không? Vẫn được! Một mình ta chuyển đổi lại gọi là biệt nghiệp, đại chúng gọi 
là cộng nghiệp. Phật ở trong Hội Lăng Nghiêm nói với chúng ta, cộng nghiệp 
cùng biệt nghiệp quả báo không như nhau. Nếu như biệt nghiệp của bạn thù 
thắng, cho dù ở ngay trong cộng nghiệp vô cùng ác liệt, bạn vẫn có thể tránh 
được. Ngay trong tai nạn lớn vẫn có rất nhiều người may mắn, đây là do biệt 
nghiệp không giống nhau. Trong một tai nạn lớn, có thể có người không bị tai 
nạn, bạn tỉ mỉ mà quan sát, con người đó tấm lòng lương thiện, tham-sân-si-
mạn ít, từ bi, thiện niệm nhiều, quyết định là loại người này. Cho nên Kinh này 
làm sao có thể không đọc, làm sao có thể không cầu hiểu sâu, làm sao có thể 
không y giáo phụng hành? 

Hy vọng đồng tu chúng ta ở tất cả mọi lúc mọi nơi dùng tâm chân thành, 
thanh tịnh, bình đẳng, từ bi tu tất cả cung kính. Phải đem việc này tập thành một 
thói quen, đây gọi là thật tu, thật dụng công. Thật dụng công không phải bạn 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

166

một ngày đọc bao nhiêu bộ Kinh. Bạn cả ngày đọc Kinh Vô Lượng Thọ, nhưng 
nếu như tư tưởng lời nói việc làm của bạn hoàn toàn không tương ưng với trên 
Kinh đã nói, một ngày bạn đọc hai trăm biến cũng uổng công, không dùng được. 
Từ trước lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam nói: “Đáng đọa lạc thế nào vẫn là phải đọa 
lạc thế đó”, không có ích gì. Phải thật làm. Ngày ngày đọc Kinh, kiểm điểm lỗi 
lầm của chính mình. Đọc Kinh cũng giống như là soi gương vậy. Chính mình 
một ngày phạm phải lỗi lầm mà không hề biết, Kinh vừa đọc qua, đối chiếu sơ 
qua thì phát hiện, “Ồ! Chỗ này Phật dạy chúng ta không được làm, hôm nay 
chúng ta lại làm rồi; chỗ này Phật dạy chúng ta làm, hôm nay ta chưa làm 
được”, đều phát hiện được lỗi lầm. Cho nên Kinh là một tấm gương, ngày ngày 
phải cầm lên soi. Soi đến lỗi lầm của chính mình, phải mau đem nó thay đổi lại. 
Như vậy thì hữu dụng, thì lợi ích vô biên. Cho nên phải tu tâm chân thành, chân 
thành đối nhân xử thế, quyết định chúng ta có thể vượt qua đại kiếp nạn. Kiếp 
nạn hiện tiền không hề có chút ý niệm khiếp sợ, không hề có chút tâm lo lắng, 
mà rất là tự tại, rất là thản nhiên để tiếp nhận. Đó chính là bạn có công phu, bạn 
chân thật có được thọ dụng. 

2. Nguyện thứ hai, “Xưng tán Như Lai”

Câu này ở vào xã hội ngày nay rất là quan trọng. Xã hội có thể an định 
hay không, hoặc là xã hội tạo thành động loạn, đương nhiên nhân tố rất nhiều. 
Thế nhưng, một nhân tố quan trọng nhất trong đó, ở trong Phật pháp gọi là 
duyên. Một duyên quan trọng nhất này chính là tán thán, cũng chính là ngôn 
ngữ lời nói của chúng ta. Hy vọng đồng tu học Phật chúng ta, đây không phải 
tôi hy vọng, mà là Phật Bồ Tát dạy bảo chúng ta. Phật Bồ Tát hy vọng chúng 
ta ở trong xã hội này ẩn ác, dương thiện. Bạn xem Kinh văn phía sau, trong 
lời giáo huấn cụ thể, Phật dạy chúng ta khéo giữ ba nghiệp. Câu thứ nhất chính 
là “khéo giữ khẩu nghiệp, không nói lỗi người”, không nên cười chê người 
khác, không nên nói lỗi lầm của nhà người, phải làm từ chỗ này. Người ta có 
chỗ tốt thì phải tán thán, phải biểu dương, xã hội này chúng ta liền có thể từ 
trong hỗn loạn chuyển thành an định. Mỗi một người chúng ta đều có trách 
nhiệm. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

167

Xã hội ngày nay vì sao mà loạn như vậy? Toàn thế giới đều loạn, căn 
nguyên của động loạn là gì? Chúng ta có thể nói, căn nguyên đó chính là người 
thế gian này tán thán cái ác mà che giấu cái thiện. Thiện thì không nói lên, ác 
thì tận lực tuyên dương, tận lực đến tô vẽ ra, tạo thành lòng người của cả thế 
gian bất an. Bạn nói làm việc tốt, có người nói: “Anh làm việc tốt làm gì? Anh 
là kẻ ngốc, anh làm việc tốt ai tán thán anh? Làm việc ác là anh hùng hảo hán, 
biết bao nhiêu người tán thán anh”. Khuyến khích người đi phạm tội, khuyến 
khích người đi làm ác thì xã hội này làm sao có thể an định. Lời nói của chúng 
ta phải vì xã hội gánh trách nhiệm, phải vì nhân dân cả thế gian gánh trách 
nhiệm, làm gì có chuyện tùy tiện mà nói chuyện. Hiện tượng xã hội ngày nay 
có thể nói là vô cùng phổ biến, đó là luân lý đạo đức không có người giảng. Nếu 
như trên miệng nói đến luân lý đạo đức thì mọi người đều mắng bạn, “Anh lạc 
hậu rồi, lỗi thời rồi! Không hợp trào lưu, không hợp thời đại”, nói càng khó 
nghe hơn là “tư tưởng phong kiến”. Cái gì là hợp thời? Bất trung, bất hiếu, bất 
nhân, bất nghĩa là hợp thời. Như vậy có thể được hay sao? Cho nên xã hội ngày 
nay, bao gồm giáo dục ở trong trường học, học sinh tiểu học nhận giáo dục đã 
tiêm nhiễm công lợi, chỉ có lợi hại, không có đạo nghĩa. Xã hội này, thế giới 
này làm sao mà không gặp nạn chứ? Băng của Nam - Bắc Cực làm sao mà 
không tan ra? 

Chúng ta học Phật. Người học Phật luôn được xem là người sáng suốt, 
người học Phật là người giác ngộ. Chúng ta phải toàn tâm toàn ý giúp đỡ xã hội 
này thay đổi thói xấu và phong tục tập khí không tốt. Làm thế nào đem nó 
chuyển đổi lại? Hoàn toàn dựa vào chính chúng ta, nhất định không thể đem 
trách nhiệm này đổ cho người khác. Đổ cho người khác là sai, chính ta phải làm 
cho được. Người thế gian bất trung, ta phải tận trung. Người thế gian bất nghĩa, 
ta phải nghĩa khí. Người thế gian bất hiếu, ta phải tận hiếu. Giáo huấn của đại 
thánh nhân thế xuất thế gian, ta phải làm cho được toàn bộ. Nếu như bạn nói là 
làm không được, ta không tin tưởng, ta không thừa nhận, ta nhất định có thể 
làm được. Người người đều có tín tâm kiên định này, ý nguyện kiên định, nỗ 
lực để làm theo, như phía trước đã nói, Tín Huệ, Nguyện Huệ, Hương Tượng 
Bồ Tát, thì thế giới này có thể cứu vãn, kiếp vận có thể vãn hồi, tai nạn có thể 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

168

hóa giải. Do đây có thể biết, chính ngay ở mỗi vị đồng tu chúng ta phải phát đại 
tâm. Trên Kinh Hoa Nghiêm nói “Đại Tâm Phàm Phu”, chúng ta là phàm phu 
phát đại tâm. Đại Tâm Phàm Phu, công đức và uy đức của họ vượt qua Thanh 
Văn, Duyên Giác, Quyền Giáo Bồ Tát. Thanh Văn là A La Hán. Duyên Giác là 
Bích Chi Phật. Quyền Giáo Bồ Tát, nếu lấy Thiên Thai để nói, Biệt Giáo để nói 
thì là Bồ Tát Tam Hiền trở xuống, chính là Bồ Tát từ Thập Hồi Hướng trở xuống 
gọi là Tam Hiền Bồ Tát. 

Sao gọi là phát đại tâm phàm phu? Bạn vừa phát tâm là ta đem giáo huấn 
trong Kinh Vô Lượng Thọ đã dạy thảy đều làm được, công đức của bạn lập tức 
liền vượt qua bậc tam thừa (thật đã vượt qua không phải là giả), liền được siêu 
việt. Trên Kinh Hoa Nghiêm Phật nói “Đại Tâm Phàm Phu” là khích lệ chúng 
ta. Nếu như Ngài nói A La Hán mới có thể làm được thì chúng ta không có 
phần, chúng ta nhất định không làm được, tâm này không thể phát. Nếu như 
Ngài nói Bồ Tát mới có thể làm, vậy thì phàm phu chúng ta cách quá xa với Bồ 
Tát. Cho nên Ngài nói phàm phu, chúng ta là phàm phu, chúng ta phát ra đại 
tâm liền có thể siêu việt ba thừa. Lời của Phật nói là thật, không phải là giả, 
nhất định là chân thật, chỉ sợ chính chúng ta không chịu phát tâm. Vừa phát tâm 
liền siêu việt, chân thật gọi là “buông bỏ đồ đao, lập địa thành Phật”. Phát tâm 
là quan trọng. 

Khi vừa phát tâm, xin nói với các vị, không chỉ bạn siêu việt ba thừa. Tầm 
nhìn của người thế gian rất cạn, chỉ mong cầu cái lợi trước mắt, nếu hiện tại 
không có lợi ích, anh bảo tôi làm Phật, tôi cũng không làm, cho nên hiện tại liền 
phải có lợi ích. Xin nói với các vị, chỉ cần bạn vừa phát đại tâm, hiện tại bạn 
liền có được lợi ích. Bạn được lợi ích gì vậy? Ngay trong lúc giảng dạy chúng 
ta cũng thường nói, “đời sống vật chất của bạn quyết định không hề thiếu kém”, 
đây là lợi ích mà hiện tiền bạn có được. Việc này Phật giảng rất có đạo lý. 
Không phải nói bạn sẽ có được rất nhiều, rất nhiều, như vậy thì bạn liền sẽ tăng 
lòng tham, mà là không thiếu hụt. Mỗi ngày bạn có được cái ăn, có quần áo 
mặc, có nơi để ở, không thiếu hụt. Chỉ cần chúng ta không thiếu hụt, không cần 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

169

phải có nhiều, có nhiều sẽ tăng thêm lòng tham. Cơm áo của bạn không thiếu 
hụt, đời sống vật chất không thiếu hụt, ngay trước mắt bạn đã được lợi ích. 

Lợi ích thứ hai là thân thể bạn khỏe mạnh, trẻ mãi không già. Nếu như 
bạn hai mươi tuổi phát đại tâm rồi, đã làm đại tâm phàm phu, bạn mãi mãi là 
hai mươi tuổi. Bạn sống đến bảy, tám mươi tuổi, khuôn mặt của bạn vẫn là hai 
mươi tuổi. Cái lợi ích này có gì bằng không? 

Một lợi ích nữa là thể chất chuyển biến. Thân thể bạn khỏe mạnh, vĩnh 
viễn không bị bệnh, đó là lợi ích hiện tiền, lợi ích chân thật. Bạn làm quan lớn, 
phát tài to mà thường hay bị bệnh thì đó là việc rất đáng tiếc, tiền tài của bạn 
đều dùng hết vào phí thuốc thang, bạn nói xem có oan uổng không? Cho nên 
đại tâm phàm phu vĩnh viễn trẻ trung, vĩnh viễn khỏe mạnh, dung mạo sáng lạn, 
pháp hỉ tràn đầy, tự tại an vui. Hiện tại liền có được lợi ích. Phật pháp rất hiện 
thực, hiện thực hơn bất cứ thứ gì. 

Nếu như bạn trái với Kinh giáo, không luận tu hành thế nào, người sáng 
mắt vừa nhìn là biết ngay, vì sao vậy? Trên mặt không có ánh sáng. Không cần 
phải có công năng đặc dị gì, nếu có công năng đặc dị vừa nhìn thì càng rõ ràng, 
người thông thường chúng ta đều có thể xem thấy, chính là chúng ta thường 
hay nói thần khí không tốt, có thể thấy ra được khí sắc của họ là khí sắc tối đen, 
không phải là một khí sắc sáng lạn, một khí sắc không tốt. Khi bạn tỉ mỉ quan 
sát tiếp sẽ thấy dung mạo không tốt, cho dù họ hóa trang thế nào cũng không 
cách gì giấu được, cũng không thể che giấu. Ngay thế gian xem tướng, đoán 
mạng cũng thường nói “tướng tùy tâm chuyển”. Đại tâm của bạn vừa phát ra, 
đại tâm là tâm gì? Là Phật tâm. Bạn xem tướng của Phật đẹp dường nào, cái 
tướng này của bạn dần dần sẽ chuyển thành tướng Phật, đức tướng viên mãn 
(viên mãn chính là một chút kém khuyết cũng không có), vậy thì vì sao bạn 
không phát tâm? 

Trong tâm chúng ta thường giữ một mặt thiện của tất cả chúng sanh, 
miệng của chúng ta thường hay tán thán một mặt thiện của chúng sanh, tâm của 
chúng ta thiện, việc làm thiện, lời nói thiện thì tướng mạo của chúng ta liền 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

170

thiện, thân thể liền thiện, không có thứ nào bất thiện. Nếu như thường giữ tâm 
ác, chuyên môn gây phiền phức cho người, chuyên môn nhìn khuyết điểm của 
người khác, tâm của chúng ta ác, làm ác, nói lời ác, cuối cùng biến thành tướng 
mạo chính chúng ta cũng ác, thân thể cũng ác, bạn nói xem họa làm sao mà 
không đến. Người học Phật ngay điểm đạo lý này cũng không hiểu thì còn học 
cái gì? Vận mệnh của bạn hoàn toàn do chính bạn nắm lấy, không phải do người 
khác nắm lấy. 

Các vị đọc Liễu Phàm Tứ Huấn, Liễu Phàm Tứ Huấn ngày trước tôi đã 
giảng qua rất nhiều lần, giảng được rất tỉ mỉ. Tiên sinh Liễu Phàm có thể được 
cứu là vì sao? Việc thứ nhất là ông thành thật, chịu nhận sai. Việc khó được 
nhất là chịu thay đổi, mạnh dạn thay đổi. Ông đã thành công, chuyển biến vận 
mạng của ông. Ông chuyển được vận mạng rồi, ông giúp cho rất nhiều chúng 
sanh chuyển biến vận mệnh, đó là Bồ Tát hiện thân. 

Vào thời đại này, chư Phật Như Lai hết lời khuyên bảo chúng ta phải phát 
đại tâm. Nếu bạn hỏi, thế nào là đại tâm? Tôi ở ngay đây cụ thể nói với mọi 
người, nhất định phải phát tâm đem những lời giáo huấn đã nói trong Kinh Vô 
Lượng Thọ thảy đều làm cho được, thảy đều thực tiễn ngay trong cuộc sống 
thường ngày chúng ta, thực tiễn ngay trong công việc của chúng ta, thực tiễn 
ngay trong đối nhân xử thế, đó chính là phàm phu phát đại tâm. Bạn có thể phát 
được cái tâm này, có thể làm theo như vậy, ở phía trước tôi đã nói qua với các 
vị, tương lai bạn vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc nhất định là thượng thượng 
phẩm vãng sanh, bởi vì cả thảy bạn đều làm được. Nếu bạn không thể làm được 
hoàn toàn, chỉ làm đến được chín mươi phần trăm thì bạn vãng sanh thượng 
trung phẩm, quyết định không thể rơi xuống dưới bậc thượng. Trong ba bậc 
vãng sanh, bậc trung, bậc hạ chúng ta không làm, chúng ta nhất định phải tranh 
thủ vãng sanh bậc thượng. Thượng phẩm hạ sanh cũng phải làm đến được tám 
mươi phần trăm. Chúng ta phải đem tiêu chuẩn định ở ngay chỗ này, quyết định 
tranh thủ thượng phẩm vãng sanh, đó mới là chân thật phát đại tâm phàm phu. 
Người người đều làm đến được, vì sao chúng ta không làm? Tôi tin tưởng rất 
nhiều đồng tu ngồi ở ngay đây luôn có mười mấy - hai mươi mấy người đang 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

171

làm. Có được mười mấy - hai mươi mấy người đang làm, hội này của chúng ta 
sẽ vô lượng viên mãn, ngay trong hội này có mười mấy - hai mươi mấy vị Phật 
trụ thế. Đại tâm này không phải Bồ Tát mà là Phật, chân thật gọi là “chỉ có pháp 
Nhất thừa, không hai, cũng không ba”. Phàm phu phát đại tâm chính là pháp 
Nhất thừa. Chúng ta nhất định phải làm thật. Cho nên, phải xưng tán. 

Xưng tán, bạn thấy dùng “xưng tán Như Lai”, không dùng “xưng tán chư 
Phật”. Từ dùng khác nhau đương nhiên ý nghĩa sẽ không giống nhau. Trên 
Kinh Phật, chuyển đổi danh từ có dụng ý đặc biệt của nó. Chúng ta xem trong 
“Kinh Kim Cang Giảng Nghĩa” của cư sĩ Giang Vị Nông, ông chú giải được 
rất tường tận. Trên “Kinh Kim Cang” có lúc thì nói Chư Phật, có lúc thì nói 
Như Lai. Cư sĩ Giang nói với chúng ta, phàm hễ nói Chư Phật là từ trên tướng, 
từ nơi sự mà nói; phàm hễ gọi Như Lai đều là từ trên tánh mà nói. “Kinh Kim 
Cang” là như vậy, Kinh này chúng ta cũng không ngoại lệ, “Kinh Đại Phương 
Quảng Phật Hoa Nghiêm” cũng là như vậy. Cho nên chúng ta phải thông hiểu 
“lễ kính chư Phật” là từ nơi sự tướng mà nói, trên sự tướng thì tất cả phải cung 
kính. Nếu nói “xưng tán Như Lai” là từ nơi tánh đức mà nói, đó chính là nói 
rõ, tương ưng với tánh đức chính là thiện, chúng ta phải xưng tán; ác không nói 
thì tốt, không thể xưng tán, phải xưng tán cái thiện. Thế nhưng lễ kính thì người 
thiện chúng ta lễ kính, người ác cũng phải lễ kính. Không thể nói người thiện 
ta tôn kính họ, người ác thì ta không tôn kính họ, vậy thì bạn sai rồi. Người ác 
tôn kính họ mà không tán thán họ, người thiện thì tôn kính họ và tán thán họ, 
khác biệt ở ngay chỗ này. Cái tâm cung kính đó nhất định không có khác biệt, 
nhất định là bình đẳng. Việc xưng tán này nhất định tương ưng với tánh đức, 
khen cái thiện của người, chúng ta từ ngay đó mà học. 

Nếu như nói thế gian tất cả chúng sanh ngay trong một đời đều đang làm 
ác, chưa từng làm qua một việc tốt nào thì tôi không tin, Phật cũng không tin, 
các vị mọi người cũng sẽ không tin. Tất cả chúng sanh ở thế gian này, khởi tâm 
động niệm, lời nói việc làm thiện, ác lẫn lộn. Thế nhưng chúng sanh thời nay 
nghiệp chướng tập khí sâu nặng, đã làm ra ác nhiều, lành ít. Nếu như có thể 
chuyển biến lại, chúng ta làm thiện nhiều, ác ít thì toàn phong khí xã hội đều sẽ 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

172

chuyển biến. Chúng ta tán dương thiện, không nói ác, làm cho những người làm 
ác đó thời gian lâu rồi họ sẽ giác ngộ, họ sẽ phản tỉnh, sanh tâm hổ thẹn. Người 
ác cũng có lương tâm, không thể nói họ không có lương tâm. “Ta tạo ra rất 
nhiều việc ác, mọi người đều không nói, mọi người đều có thể bao dung. Ta làm 
một chút việc thiện nhỏ như vậy mà mọi người đều tán thán”, cho nên họ liền 
sẽ hồi tâm chuyển ý, họ liền sẽ ít làm ác, làm thiện nhiều. Nếu như chúng ta 
không tán thán cái thiện của người khác, ác nhỏ của người ta, chúng ta làm ầm 
ĩ lên thì sẽ sanh ra hiệu quả ngược lại, sẽ làm cho người ta sanh tâm hối hận đã 
làm việc tốt, “làm việc tốt, có gì tốt đâu? Có người nào biết đâu, có ai khen 
ngợi ta đâu? Còn làm ra một chút việc ác thì thiên hạ đều biết”, làm cho những 
người có ý niệm muốn làm thiện sẽ mất đi ý niệm thiện này. Bạn thấy trên thế 
giới người ta đều làm ác, cho nên biến thành cái gì? Biến thành cái thấy sai lầm 
là “làm ác là đương nhiên, làm ác là hợp thời”. Cái thấy sai này, cái hiểu lầm 
này thì thật đáng sợ, dẫn dắt người toàn thế gian bỏ đi ý niệm thiện, tăng trưởng 
ý niệm ác, không chịu tu thiện, liều mạng để làm ác, mang đến tai nạn lớn cho 
xã hội này, mang đến thống khổ vô cùng cho tất cả chúng sanh. Truy cứu 
nguyên nhân căn bản của nó chính là ở ngay trong cuộc sống thường ngày của 
chúng ta, lời nói không cẩn trọng, tạo thành ra hậu quả, tạo thành tai nạn. Phật 
đối với việc này ở trong tất cả Kinh luận đã nói ra rất nhiều, rất nhiều. Chúng 
ta không lưu ý, không hề tỉ mỉ mà quan sát, không hề cố gắng học tập. 

Nguyện “xưng tán Như Lai” này Phật đặc biệt ở trong Năm Mươi Ba 
Đồng Tham làm ra cho chúng ta xem một tấm gương. Năm Mươi Ba Tham rốt 
cuộc là như thế nào vậy? Chúng ta phải tường tận. Phật ở trong chương sau 
cùng của “Hoa Nghiêm” nêu ra Thiện Tài Đồng Tử, làm thành một tấm gương 
tu học Đại thừa. Chúng ta tu hành, tu học Đại thừa, cũng chính là nói đại tâm 
phàm phu. Người như thế nào là đại tâm phàm phu? Thiện Tài Đồng Tử là đại 
tâm phàm phu mẫu mực. Ngài gặp được Phật pháp, hoan hỉ tín thọ, lễ Bồ Tát 
Văn Thù làm thầy. Có lẽ các vị nghe được rồi thì nghĩ: “Ồ! Thiện Tài gặp vận 
may, rất may mắn, gặp được Bồ Tát Văn Thù, một thầy giáo tốt đến như vậy, 
chúng ta đến nơi đâu để tìm được thiện tri thức?”. Bạn đều không biết được Bồ 
Tát Văn Thù ở ngay trước mặt bạn mà bạn không nhận biết. Ai là Bồ Tát Văn 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

173

Thù? “Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh” chính là Bồ Tát Văn Thù. Văn Thù biểu 
thị trí tuệ, trong Kinh này tràn đầy trí tuệ viên mãn. Bạn y theo bộ Kinh này mà 
tu học thì bạn chính là thân cận Bồ Tát Văn Thù, bạn chính là học trò của Bồ 
Tát Văn Thù. Sau khi học rồi thì lập tức ứng dụng, đó chính là tham học. Cho 
nên, ở trong hội của Bồ Tát Văn Thù thành tựu được căn bản trí. Sau đó, Bồ 
Tát Văn Thù khuyên bảo Ngài đi tham học. Tham học biểu thị cái gì? Làm thế 
nào đem cái chính mình đã học thực tiễn ngay trong đời sống. Năm mươi ba vị 
thiện tri thức này đều là Bồ Tát, không một ai là phàm phu. Năm mươi ba vị 
thiện tri thức thị hiện ra tướng nam nữ, già trẻ, các ngành các nghề, cũng giống 
y như đời sống của chúng ta vậy. Chúng ta từ sớm đến tối, tiếp xúc với tất cả 
mọi người, tất cả việc, tất cả vật, đó chính là Năm Mươi Ba Tham. 

11Tất cả mọi người, tất cả việc, tất cả vật mà bạn tiếp xúc qua thảy đều là 
hóa thân của chư Phật Như Lai, có phải vậy không? Chính là như vậy, một chút 
cũng không giả. Vì sao vậy? Cảnh tùy tâm chuyển. Bạn phải biết rằng, ngoài 
chính ta ra, bao gồm tất cả chúng sanh tình dữ vô tình đều là chư Phật Như Lai 
biến hóa độ ta. Đây là trên “Kinh Hoa Nghiêm” Phật dạy cho chúng ta làm thế 
nào tu hành chứng quả, một đời viên mãn thành Phật. Ngoài chính mình ra, thảy 
đều là chư Phật Như Lai, điều này nhất định là chân thật, tuyệt đối không phải 
là giả. Người thiện là Phật biến hiện, người ác cũng là Phật biến hiện, thuận 
cảnh là Phật biến hiện, ác cảnh cũng là Phật biến hiện ra, để chúng ta ở ngay 
trong đó mà tôi luyện, trải sự luyện tâm. Trải qua các cảnh giới này để luyện 
tâm thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi của chính mình. Ta tôi luyện ở ngay 
trong đó, đây gọi là thật tu hành, thật công phu, đó là mô phạm của tu hành, tấm 
gương cho người tu hành. Cho nên, Thiện Tài nhất định không có bạn học, nếu 
có một bạn học thì cả đời Ngài không thể thành Phật, vì sao vậy? Không thể 
làm được “lễ kính tán thán”. “Anh là bạn học của tôi, hai đứa mình là gần 
bằng nhau, tôi không cần phải cung kính với bạn”. Bạn thấy, ở trong tánh đức 
của bạn đã thiếu đi một phần, tánh đức của bạn không viên mãn. Tất cả cung 
kính, còn có một cái không cung kính thì bạn làm sao có thể thành tựu? Không 

11 Bắt đầu đĩa 12



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

174

nên cho rằng chỉ một điểm nhỏ này không hề gì, ta đối với tất cả đều cung kính, 
chỉ không cung kính đối với một người thì đại khái sẽ không có vấn đề gì đâu. 
Một mê thì tất cả mê, một giác thì tất cả giác, cho nên phải cung kính tất cả, 
một cái cũng không được bỏ. Thị hiện của Thiện Tài trên đạo Bồ Đề là “chỉ có 
một mình ta là học trò, ngoài chính mình ra thì đều là Phật, đều là Bồ Tát, đều 
là thiện tri thức”. Chúng ta phải có cái thấy như vậy, phải dụng tâm như vậy 
thì đúng.

Những thiện tri thức này cũng giống y như trong xã hội chúng ta vậy. Có 
biểu hiện tâm thiện, làm thiện, thì Thiện Tài Đồng Tử lễ kính tán thán, cũng 
chính là chúng ta làm người học trò “lễ kính tán thán”. Có người biểu hiện tâm 
bất thiện, việc làm bất thiện, biểu hiện ra cảnh giới ác, nghịch cảnh, thì người 
học trò, người tu học chúng ta cũng có lễ kính đối với họ, nhưng không có tán 
thán. Thực tế mà nói, “kính” ý là ở trong tâm, “tán thán” là khẩu nghiệp. Vì 
sao khẩu không tán thán ác? Tán thán ác thì sẽ dẫn dắt xã hội này làm ác, họ 
cho rằng làm ác vẫn không tệ, ác có thể làm. Bạn thấy người tu hành đều tán 
thán, vậy thì còn gì bằng không? Cho nên ác thì không tán thán. Ở trong Kinh 
văn có rất nhiều vị đại biểu ra như vậy. 

Thắng Nhiệt Bà La Môn đại biểu ngu si. Bạn thấy Thiện Tài đi tham vấn 
ông, có lễ kính cũng như là thấy được thiện tri thức, đảnh lễ ba lạy, đi nhiễu ba 
vòng, nhưng không hề có lời tán thán. Cam Lồ Hỏa Vương đại biểu sân hận, 
tánh tình rất không tốt, rất dễ dàng tức giận, không luận là người nào, chỉ cần 
hơi đắc tội với ông thì tâm báo thù liền nổi lên vô cùng mãnh liệt. Thiện Tài 
Đồng Tử tham vấn Cam Lồ Hỏa Vương cũng là đảnh lễ ba lạy, đi nhiễu ba 
vòng, không hề tán thán. Vị thứ ba là Phạt Tô Mật Đa Nữ, dùng lời hiện tại của 
chúng ta mà nói là kỹ nữ, biểu thị cái gì? Biểu thị tham dâm. Thiện Tài Đồng 
Tử đến tham vấn cũng là đảnh lễ ba lạy, đi nhiễu ba vòng, không hề tán thán. 
Việc này nói với chúng ta, tiêu chuẩn tán thán là tánh đức Như Lai, bạn tu giới-
định-huệ thì tán thán bạn, bạn tu tham-sân-si thì không tán thán. Bồ Tát vì sao 
phải biểu hiện ra điều này? Ở trong xã hội hiện thực có. Bồ Tát biểu hiện chính 
là xã hội hiện thực, đó là nói với chúng ta, xã hội hiện thực thiện, mặt chánh, 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

175

có ảnh hưởng tốt với mọi người thì tán thán; mặt trái có ảnh hưởng không tốt 
đối với xã hội thì không nói, một câu cũng không nói, không tán thán. Nhưng 
vì sao còn phải tham vấn? Tham vấn có thể học được rất nhiều thứ! Sự việc tốt 
thì chúng ta phải học tập, những việc không tốt thì chúng ta phải phản tỉnh kiểm 
điểm, nếu như chính ta có cái lỗi lầm này thì phải thay đổi tự làm mới, cho nên 
người thiện, người ác đều là thầy giáo tốt. 

Khi tôi còn trẻ đi học, thành thật mà nói, tôi có rất nhiều cách thấy, cách 
nhìn không hề giống với các bạn, ngay đến thầy giáo cũng không hề giống. Có 
một lần lên lớp (khi đó tôi mười mấy tuổi), trong một bài văn giảng đến Nhạc 
Phi “tinh trung báo quốc”. Nói đến Nhạc Phi thì đương nhiên nói đến Tần Cối, 
ai mà không tán thán Nhạc Phi, ai mà không mắng Tần Cối. Quan niệm của tôi 
không hề giống mọi người, tôi nói: “Tần Cối cũng không tệ, anh hùng của dân 
tộc”. Mọi người trợn mắt nhìn tôi, nói: “Chú là người có đầu óc làm phản, làm 
sao mà chú có thể có cách nghĩ này?”. Sau đó tôi nói ra cách thấy của tôi. Vì 
sao hai người đều là anh hùng, đều rất cừ khôi, đều đáng được chúng ta tôn 
kính? Nhạc Phi dạy chúng ta mặt chánh, phải tinh trung báo quốc, tuy là không 
may bị hãm hại chết, thế nhưng trung nghĩa của ông, mẫu mực tốt của ông mãi 
lưu lại đời sau, khi nhắc đến ai mà không nghiêng mình tôn kính. Chúng ta phải 
học tập với ông, phải bắt chước ông. Còn Tần Cối vì sao cũng là anh hùng dân 
tộc? Ông dạy chúng ta mặt trái, dạy cho chúng ta ông đã làm việc sai, hãm hại 
trung lương, bạn thấy người đời sau nhắc đến Tần Cối ai mà không mắng ông. 
Tần Cối dạy chúng ta không nên làm việc xấu, làm việc xấu sẽ có kết cuộc như 
ông ấy vậy. Ông hiện thân nói pháp cho chúng ta thấy, đó là việc tốt, không 
phải là việc xấu. Chúng ta xem thấy Tần Cối thì nhất định không dám làm việc 
xấu, nhìn thấy Nhạc Phi thì chúng ta phải làm việc tốt, hai người đều là thầy 
giáo, một người là dạy ta mặt chánh, một người là dạy ta mặt trái, hai người đều 
là thầy giáo tốt. Tôi có thể nói ra một tràng đạo lý này. 

Năm mươi ba vị đồng tham đích thực là như vậy, cho nên chúng ta xem 
thấy người ác, xem thấy việc ác phải phản tỉnh chúng ta có hay không? Có thì 
lập tức phải sửa, không có thì phải cảnh giác, quyết định không thể làm. Cho 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

176

nên năm mươi ba vị thiện tri thức là năm mươi ba vị Phật thị hiện, thiện-ác, 
thuận-nghịch thảy đều có. Đây chính là xã hội hiện tại của chúng ta, chúng ta 
từ sớm đến tối tiếp xúc tất cả người, tất cả việc, tất cả vật chính là năm mươi ba 
tham. Nếu như bạn chân thật học Phật, chân thật tu học Đại thừa, chân thật cầu 
sanh Tịnh Độ, làm học trò của A Di Đà Phật, thì bạn nên biết phải học như thế 
nào. Đối với người thiện thì chúng ta cung kính, tán thán; đối với người ác thì 
chúng ta cung kính nhưng không tán thán; học tập với người thiện thì học tập 
thiện hạnh của họ; với người ác thì chúng ta cũng phải học tập họ, học tập quyết 
không thể phạm phải lỗi lầm đó của họ. Chúng ta biết được họ sai rồi, chúng ta 
nhất định không phạm phải sai lầm của họ. Cho nên, khi xem thấy người ác, 
việc ác thì như cổ thánh tiên hiền dạy bảo chúng ta là chúng ta phải nỗ lực phản 
tỉnh, “có lỗi thì sửa, không có lỗi thì khích lệ”. Nếu như chúng ta có lỗi lầm 
này thì phải mau sửa đổi lại, nếu không có thì khích lệ chính mình không nên 
phạm những lỗi lầm này. Do đây có thể biết, quần chúng xã hội rộng lớn này 
đều là thầy giáo của chúng ta, đều là điển hình của chúng ta, đều là mô phạm 
của chúng ta, đều là đại ân đại đức của chúng ta, thành tựu công đức viên mãn 
của chúng ta. 

Tán thán là thuộc về khẩu nghiệp, bạn thấy nó đặt ở điều thứ hai, quan 
trọng dường nào! Khẩu nghiệp quyết định không nên khinh suất tạo ra. Tạo 
khẩu nghiệp này, ở trên “Kinh Địa Tạng” nói tương lai đọa vào Địa ngục Cắt 
Lưỡi, nước đồng đổ vào miệng, giường sắt dính thân, đều là do khẩu nghiệp đã 
tạo. Trên Kinh Phật nói ra những lời này quyết định không phải là lời dự đoán, 
quyết không phải là hù dọa người, mà đích thực là chân tướng sự thật. Mười 
pháp giới y chánh trang nghiêm đều là nghiệp lực chính chúng ta biến hiện ra. 
Thế giới trước mắt này của chúng ta, cảnh giới trước mắt này cũng là nghiệp 
lực chính mình hiện ra. Nếu như bạn không có tạo ra nghiệp này thì cảnh giới 
này bạn sẽ không thấy. 

Khi tôi mới học Phật, chưa xuất gia, ban đầu tiếp xúc Phật pháp, một 
người bạn giới thiệu cho tôi lão tiên sinh Chu Kính Vũ (người bạn này của tôi 
là đồng hương với lão cư sĩ Chu). Lão cư sĩ Chu là người học Phật. Ông là 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

177

người Ôn Châu Chiết Giang. Vào lúc đó tôi còn rất trẻ, mới 26 tuổi, lão tiên 
sinh lúc đó khoảng 71 tuổi. Ông nhìn tôi như nhìn một đứa bé, rất là thương 
yêu. Ông đã thành lập một xưởng in Kinh ở Đài Loan, tất cả Kinh sách in ra 
ông đều tặng cho tôi. Lão tiên sinh lúc đó đã về hưu rồi, chuyên làm công việc 
in Kinh này. Chuyện kể của ông rất nhiều, chúng tôi thường hay gặp ông là để 
nghe ông kể chuyện. Những câu chuyện đó đều là thật, không phải là giả. Ông 
đã từng kể cho tôi nghe một câu chuyện, nói rõ không có nghiệp lực này thì địa 
ngục ở ngay trước mặt bạn cũng không nhìn thấy. Câu chuyện này như sau: 

Đó là câu chuyện của nhạc phụ của ông ở Trung Quốc, tên là Chương 
Thái Viêm (ông là con rể của Chương Thái Viêm). Chương Thái Viêm là Đại 
Sư trong giới học thuật Trung Quốc vào đầu năm dân quốc, Phác học Đại Sư, 
cũng rất nổi tiếng. Ông ở Bắc Kinh. Vào lúc đó Viên Thế Khải đương quyền. 
Ông không mắng Viên Thế Khải. Vì sao không mắng? Không đáng được ông 
mắng. Lời nói này về sau có một số người nịnh với Viên Thế Khải liền đem câu 
nói này báo cáo với Viên Thế Khải. Viên Thế Khải nghe rồi rất tức giận, liền 
cho bắt ông lại, nhốt vào trong lao ngục hơn một tháng. Thực tế ông không có 
tội gì hết, chỉ là không chịu mắng ông ấy. 

Trong một tháng ngồi trong lao ngục, ông lại xuất hiện một kỳ tích, Đông 
Nhạc Đại Đế mời ông đi làm phán quan (Đông Nhạc Đại Đế thấp hơn một bậc 
so với vua Diêm La, Vua Diêm La cũng giống như tổng thống của một nước 
vậy, vị Đông Nhạc này chúng ta gọi là Ngũ Nhạc. Đông Nhạc Đại Đế cũng là 
một đại quỷ vương, quản rất nhiều tỉnh). Địa vị phán quan tương đối cao, cũng 
giống như tổng thư ký. Buổi tối thì ông đến nơi đó làm việc. Ông nói, khi sắp 
hoàng hôn thì có hai quỷ nhỏ mang kiệu đến mời ông lên kiệu, rồi khiêng kiệu 
đến nơi làm việc, đến sáng sớm ngày hôm sau, khi trời sáng thì đưa ông trở về. 
Sau khi ra khỏi nhà giam, ông vẫn còn làm phán quan, đã làm một thời gian 
tương đối dài. Ông có cơ hội thấy được tình hình ở trong Âm Tào Địa Phủ. Có 
lúc bạn bè nói chuyện với nhau, ông đem việc mà buổi tối ông đi làm nói ra cho 
mọi người nghe. Đó là thật! Ở âm gian, tuy là chủng tộc không như nhau, quốc 
gia không như nhau, tiếng nói không như nhau, nhưng dường như khi ở Âm 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

178

Tào lời nói đều thông, đôi bên nói chuyện đều không có chướng ngại, đều có 
thể hiểu nhau, đó là một hiện tượng kỳ diệu. Ăn uống, đi đứng của họ cũng gần 
giống như thế gian này vậy, chỉ là không thấy được thái dương, nên ngày của 
họ là vĩnh viễn tối đen. Cõi ngạ quỷ là vĩnh viễn tối đen, không có ánh sáng mặt 
trời, mãi mãi là tối đen, tối âm u. 

Có một lần, ông nghĩ đến trong địa ngục này có một loại hình phạt gọi là 
pháo lạc, chính là đem một cây cột đồng đốt lên đỏ rực, bắt người thọ hình phải 
ôm lấy. Ông Chương Thái Viêm là một người học Phật, một Phật tử thuần 
thành, ông nói loại hình phạt này quá tàn khốc, nên yêu cầu Đông Nhạc Đại Đế 
bỏ đi. Ông nói: “Ngài có thể bỏ đi không? Nếu Ngài bỏ đi, chẳng phải Ngài đã 
làm được một việc thật tốt, có đại công đức rồi sao?”. Đông Nhạc Đại Đế nghe 
xong rồi nói: “Ông có thể đi xem qua trước hình trường” và liền phái ra hai 
tiểu quỷ dẫn ông đi đến hiện trường. Vị tiểu quỷ này dẫn ông đi qua rất nhiều 
con đường, đến nơi hiện trường, tiểu quỷ đứng yên bất động và nói: “Đến rồi! 
Mời phán quan Ngài đến xem”. Thế nhưng ông không hề thấy, thế là bỗng 
nhiên hiểu ra, mới biết được ở trong Kinh Phật nói địa ngục là do nghiệp lực 
biến hiện ra, không phải do vua Diêm La thiết lập. Do nghiệp lực biến hiện, bạn 
không có nghiệp lực này, dù có ở ngay trước mặt bạn cũng không thấy được. 
Dường như câu chuyện này lão cư sĩ Chu ở cuối đời đã viết lại trong trước tác 
của ông. Đây đều là việc chân thật. Bạn không có tạo ra nghiệp này thì không 
thể nhìn thấy được. Trên “Kinh Địa Tạng” nói, địa ngục chỉ có hai người có thể 
thấy được, có thể đi đến được. Một chính là người tạo tác ra nghiệp địa ngục, 
người chịu hình phạt thì mới nhìn thấy. Ngoài ra một người nữa là Bồ Tát, Bồ 
Tát vào trong đó giáo hóa chúng sanh. Nếu như bạn không phải thuộc hai người 
này thì cảnh giới địa ngục ở ngay trước mặt cũng nhìn không thấy. Cho nên về 
sau cư sĩ Chương Thái Viêm không nói nữa, mới biết được việc này không phải 
do sức người làm ra, mà là do nghiệp lực của chính họ biến hiện ra cảnh giới 
này, họ đến thọ tội. Thực tế mà nói, những phán quan, tiểu quỷ, ngưu đầu, mã 
diện chấp pháp trong địa ngục cũng là nghiệp lực chính mình biến hiện, bạn có 
thể trách ai? Đích thực là tự làm tự chịu. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

179

Cho nên, chúng ta tạo tác ba nghiệp nhất định phải cẩn trọng, quá khứ đã 
tạo ra tội nghiệp thì phải mau hồi đầu. Hồi đầu thì được cứu, không nên sợ quá 
khứ đã tạo ra tội nghiệp rất nặng, sợ tương lai chịu báo. Nếu bạn thật có cái tâm 
lo sợ này thì bạn được cứu rồi, còn nếu như bạn vẫn cứ mờ mịt không biết thì 
bạn hết cứu. Vì sao biết ta có cái tâm lo sợ, có cái tâm e ngại, có cái tâm hối cải 
thì được cứu không? Xưa nay thí dụ này rất nhiều, hiện rõ ra từ bi của nhà Phật, 
chân thật gọi là đại từ đại bi, quay đầu là bờ, chỉ sợ bạn không quay đầu. Vừa 
quay đầu thì liền được cứu. Chúng ta xem thấy ở trong “Quán Vô Lượng Thọ 
Phật Kinh”, vua A Xà Thế giết cha, hại mẹ ruột, đoạt lấy ngôi vua, cùng với Đề 
Bà Đạt Đa liên kết lại phá hoại Tăng đoàn, tội ngũ nghịch đều đã tạo ra. Giết 
cha, giết mẹ, giết A La Hán, phá hòa hợp Tăng, làm thân Phật ra máu, họ đều 
làm. Tội nghiệp đó nhất định đọa vào địa ngục A Tỳ. Thế nhưng Phật ở trong 
“A Xà Thế Vương Kinh” nói với chúng ta, khi ông lâm chung sám hối, chân 
thật hối cải, biết được việc làm cả đời của ông đã tạo là sai, đặc biệt sai, ông 
dùng tâm sám hối này niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, cho nên ông được vãng 
sanh. Cả đời ông tạo ra tội nghiệp nặng như vậy mà còn có thể vãng sanh. Trong 
suy nghĩ của ta, ông vãng sanh đại khái chỉ vãng sanh hạ hạ phẩm, nhưng ở trên 
Kinh Phật nói với chúng ta, phẩm vị vãng sanh của ông là thượng phẩm trung 
sanh. Như vậy chúng ta mới hiểu rõ, vãng sanh có hai phương thức, một là bình 
thường tích lũy công đức, thành thật niệm Phật vãng sanh, hai là lâm chung sám 
hối vãng sanh. Sám hối vãng sanh, phẩm vị của bạn thế nào thì hoàn toàn xem 
ở tâm sám hối của bạn, xem ở lực sám hối của bạn. 

Một người tạo ra tội nghiệp cực trọng, đến lúc lâm chung chân thật sám 
hối còn có thể vãng sanh, còn có thể được độ, đây là đạo lý gì vậy? Thực tế mà 
nói, đạo lý là một, không phải là hai, “vạn pháp do tâm”, chính là “Hoa 
Nghiêm” đã nói “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”, xem cách chuyển tâm 
niệm của bạn như thế nào. Bạn phải chuyển được nhanh, bạn phải thật chuyển 
lại được. Đây là một thí dụ tạo tội ngũ nghịch mà được thượng phẩm trung sanh, 
chúng ta xem thấy được ở trên Kinh. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

180

Ngoài ra còn có một thí dụ rất rõ ràng, đó là Pháp sư Oánh Kha vào triều 
nhà Tống (việc này ở trong Vãng Sanh Truyện, trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục 
đều có). Ông là một người xuất gia, phá giới, không giữ thanh quy, đại khái giới 
luật thanh quy ông thảy đều phạm hết. Thế nhưng ông có một chỗ rất tốt, ông 
biết được chính mình đã tạo ra tội nghiệp, chính điểm này đã cứu ông. Ông biết 
được tương lai ông nhất định sẽ đọa địa ngục, nghĩ đến những sự khủng khiếp 
trong địa ngục nên ông lo sợ, liền thỉnh giáo với các bạn đạo đồng tu của ông 
có cách gì có thể cứu ông không, có cách nào làm cho ông không đọa vào địa 
ngục không? Có một bạn đồng tu liền lấy cuốn Vãng Sanh Truyện đưa cho ông 
xem. Sau khi ông đọc rồi rất là cảm động, liền hạ quyết tâm niệm Phật cầu sanh 
Tịnh Độ. Việc này trong truyện ký ghi chép, ông đóng kín phòng của ông lại, 
niệm một câu A Di Đà Phật đến cùng, ông không hề ngủ, không ăn thứ gì, niệm 
ba ngày, ba đêm thì niệm ra được Phật A Di Đà. Phật A Di Đà nói với ông: 
“Ông còn có mười năm dương thọ, trong mười năm này ông cố gắng tu hành, 
khi đến lúc lâm chung, ta sẽ trở lại tiếp dẫn ông”. Có cảm ứng như vậy! Chân 
thật là chúng sanh có cảm, Phật liền có ứng, tùy thuộc vào tâm chân thành của 
bạn. Tâm chân thành thì niệm ra được Phật. Pháp sư Oánh Kha liền nói với Phật 
A Di Đà: “Tập khí của con quá nặng, không thoát khỏi mê hoặc, cho nên mười 
năm nữa không biết con sẽ phạm phải bao nhiêu tội. Tuổi thọ mười năm con 
không cần nữa, bây giờ con đi liền với Ngài”. A Di Đà Phật liền đồng ý, Ngài 
nói: “Được! Ba ngày sau ta đến tiếp dẫn ông”. Oánh Kha rất là vui mừng: “Tốt 
quá! Ba ngày sau Phật đến tiếp con, con theo Ngài vãng sanh”. Ngài liền mở 
cửa ra, hân hoan vui mừng nói với mọi người trong chùa: “Ba ngày sau tôi sẽ 
vãng sanh”. Người trong chùa đều cho là thần kinh của ông không bình thường, 
một người ác đến như vậy, ba ngày sau thì làm gì có thể vãng sanh? May mà 
thời gian ba ngày không dài, mọi người náo nhiệt, thử xem ba ngày sau ông có 
vãng sanh được không! Khi đến sáng sớm ngày thứ ba, ông tắm qua thân thể, 
thay bộ quần áo mới, xin các đồng tu thời khóa sáng nay chúng ta thảy đều niệm 
A Di Đà Phật đưa ông vãng sanh; nội dung khóa tụng thì thay đổi một chút, đọc 
Kinh A Di Đà, niệm Phật hiệu, đưa ông vãng sanh. Khi Phật hiệu niệm được 
đại khái thời gian chỉ có một khắc, thời gian không dài lắm, ông liền nói với 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

181

mọi người: “Phật A Di Đà đến rồi (ông nhìn thấy được, người khác thì không 
nhìn thấy), tôi đi với Phật A Di Đà đây. Cáo biệt mọi người!”. Nói rồi ông liền 
đi. Ông thật được vãng sanh rồi, không hề có bệnh. Cách biểu diễn của ông nói 
với chúng ta một việc, trên Kinh Di Đà đã nói: “Nếu một ngày, hai ngày, cho 
đến bảy ngày…” không hề sai. Bình thường có làm việc xấu, một câu Phật hiệu 
cũng không niệm, vậy mà niệm Phật chỉ ba ngày thì có thể vãng sanh. Đây 
không phải là giả, mà là thật đấy! 

Ngày nay chúng ta đóng cửa phòng lại, niệm ba mươi ngày cũng không 
thể vãng sanh, đây là do nguyên nhân gì? Tâm của bạn là giả, không phải là 
thật, bạn không phải dùng tâm chân thật, trong mỗi câu Phật hiệu còn có vọng 
tưởng xen tạp ở trong đó. Bạn không biết địa ngục là đáng sợ, Oánh Kha biết 
được địa ngục là đáng sợ, không vãng sanh thì phải đọa địa ngục, thật đáng sợ. 
Ông chỉ có hai con đường, không có cách chọn lựa khác. Ông sợ chịu khổ địa 
ngục, nên toàn tâm toàn lực chuyên chú một ý niệm cầu vãng sanh Thế giới Tây 
Phương Cực Lạc. Việc này nói rõ, cho dù đời trước đã tạo tội nghiệp, hoặc giả 
ngay trong đời này tạo tội nghiệp cũng không sợ, chỉ cần chân thật đầy đủ ba 
điều kiện tín-nguyện-hạnh này, ngay cả chúng sanh địa ngục cũng có thể ở ngay 
trong một đời thành Phật, làm Tổ. Pháp môn này không thể nghĩ bàn! 

Chúng ta mở miệng ra, vì sao không niệm Phật? Tại vì sao phải nói chuyện 
phiếm? Cho nên mọi người phải biết, bạn không niệm Phật, bạn liền tạo khẩu 
nghiệp, thì bạn phải chịu khổ báo ở ba đường. Một ngày từ sớm đến tối tiếp xúc 
với người, người này thì tốt, người kia thì xấu, đều là nói thị phi nhân ngã. Bạn 
học Phật, đọc Kinh, bái Phật, lễ Phật, tu một chút công đức đó đều bị rơi mất từ 
nơi cửa miệng của bạn, những gì bạn tích lũy lại đều là tội nghiệp, vô lượng vô 
biên tội nghiệp. Bạn phải giác ngộ, bạn phải thông hiểu, phải mau hồi đầu. Cái 
miệng này ngày ngày niệm A Di Đà Phật chính là xưng tán Như Lai. Trong 
lòng nhớ Phật, miệng niệm Phật, không xen tạp, không gián đoạn, được vô 
lượng vô biên công đức mà bạn không làm, lại đi tạo tội nghiệp, vậy thì không 
còn cách nào. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

182

Đó là ý nghĩa của xưng tán Như Lai. 

3. Nguyện thứ ba, “Quảng tu cúng dường”

Bồ Tát tu bố thí đối với tất cả chúng sanh. Bồ Tát Phổ Hiền không phải tu 
bố thí, mà Ngài tu cúng dường. Bồ Tát thông thường, người thông thường cũng 
như vậy, đối với Phật, đối Bồ Tát, đối với trưởng bối thì mới cúng dường, còn 
đối với đồng bạn, đối với mọi người thông thường thì đều là bố thí. Kỳ thật bố 
thí và cúng dường chỉ là một việc nhưng tâm thì không như nhau, một là có tâm 
cung kính, một là không có tâm cung kính. Không có tâm cung kính thì là bố 
thí, có tâm cung kính thì là cúng dường. Tâm cung kính không đạt đến được 
tiêu chuẩn của Phổ Hiền vẫn gọi là bố thí, vẫn không phải là cúng dường, phải 
đạt đến được tiêu chuẩn của Phổ Hiền, chân thành cung kính. Cho nên, hạnh 
Phổ Hiền bố thí đối với tất cả chúng sanh đều giống như tâm trạng cung kính 
cúng dường cho chư Phật vậy. Điều này chúng ta phải nên học. Đặc biệt là bố 
thí cho người dưới, bố thí cho một số người nghèo khổ, nhất định không được 
nói: “Nào, đến đây nào! Đây là ta bố thí cho ngươi đây”, dùng cái tâm khinh 
mạn, không hề xem người ta ra gì. Khi nào thái độ của chúng ta có thể chuyển 
đổi, xem thấy người nghèo khổ, thậm chí xem thấy người ăn mày, chúng ta bố 
thí phần đó cho họ đều dùng cái tâm cung kính mà bố thí như cúng dường cho 
chư Phật, thì đó chính là lúc bạn đang tu “quảng tu cúng dường”. 

Điều “quảng tu cúng dường” này ở trong “Kinh Hoa Nghiêm” giảng được 
rất tường tận, giảng được rất nhiều. Dùng tâm Phổ Hiền tu bố thí chính là 
“quảng tu cúng dường”, cảnh giới ở ngay trong đây rất rộng, vô lượng vô biên. 
Vì để nói pháp phương tiện khởi kiến nên Phật đem vô lượng vô biên những sự 
tướng này quy nạp thành ba loại lớn là bố thí tài, bố thí pháp, bố thí vô úy. 
Trong cúng dường thì có cúng dường tài, cúng dường pháp, vô uý đã bao gồm 
ở trong tài và pháp. 

Bồ Tát Phổ Hiền ở trong Phẩm Hạnh Nguyện lại đặc biệt làm ra một loạt 
sự so sánh cho chúng ta, so sánh công đức thù thắng. Ngài đã nói, cho dù bạn 
dùng bảy báu của đại thiên thế giới bố thí (việc này không phải người thông 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

183

thường có thể làm được, ai có thể có tiền của nhiều đến như vậy), đều không 
thể so với bố thí một câu pháp. Bồ Tát Phổ Hiền đã nói như vậy ở trong “Kinh 
Hoa Nghiêm”. Trên “Kinh Kim Cang Bát Nhã”, Thích Ca Mâu Ni Phật cũng 
nói: “Bố thí bảy báu đại thiên thế giới, công đức không bằng nói cho người 
nghe bốn câu kệ”. Bạn vì người diễn nói bốn câu kệ, chính là tùy tiện nói bốn 
câu nào đó trên “Kinh Kim Cang”, công đức này vượt qua những bố thí thông 
thường, vượt qua cả bố thí bảy báu của đại thiên thế giới. Thật có công đức lớn 
đến như vậy sao? Tôi không tin tưởng! Không những tôi không tin tưởng, mà 
không có người nào tin. Bạn xem trong xã hội ngày nay, tu một ít tài bố thí, làm 
một ít việc từ thiện, thì báo chí, tạp chí, truyền hình đều tán dương, bạn đi ra 
bên ngoài là người đại thiện, không ai mà không tán thán bạn; bạn ở nơi đây bố 
thí pháp, đừng nói bốn câu kệ, bạn giảng hết một bộ Kinh này, khi đi ra ngoài 
cũng không ai biết bạn, không ai cung kính bạn, ai mà xem trọng bạn? Bạn có 
công đức gì, bạn đối với xã hội này có cống hiến gì chứ? Người thế gian chỉ 
xem sự tướng trước mắt, không hề xem thấy nhân quả về sau. Sự việc này Phật 
tường tận, Phật thông suốt, lời Phật nói ngàn vạn lần chính xác, một chút cũng 
không sai, vì sao vậy? Bố thí bảy báu của đại thiên thế giới là chỉ giải quyết 
được một ít khó khăn ở ngay trong đời sống trước mắt cho chúng sanh, hay nói 
cách khác, họ đáng phải luân hồi thế nào thì vẫn phải luân hồi như thế đó, đáng 
sanh tử thế nào thì vẫn phải sanh tử như thế đó, không giải quyết được vấn đề, 
chỉ có thể nói giải quyết được chút vấn đề ở trên đời sống vật chất hiện tại này 
mà thôi. Họ không có chỗ ở, bạn xây phòng ốc cho họ; họ không có cái ăn, bạn 
cúng dường cái ăn cho họ, bạn chỉ giải quyết những khó khăn này cho họ. Thế 
nhưng nghe bốn câu kệ, thậm chí nghe một câu Kinh Phật, bạn chỉ nghe được 
một câu thì “một khi nghe qua tai mãi mãi trồng căn lành”, công đức này quyết 
định không hề bị tiêu mất. Phật dùng hạt giống Kim Cang này gieo vào trong 
A Lại Da Thức của bạn. Ngay trong đời này cho dù bạn không được lợi ích, 
nhưng đời sau bạn gặp được Phật pháp tiếp tục mà tu, tiếp tục mà thành tựu. 
Nếu đời sau không được lợi ích thì còn đời sau nữa, thậm chí đến vô lượng kiếp 
sau, sẽ có một ngày nhân duyên chín muồi, nhờ vào nhân duyên bạn nghe Kinh 
lần này, bạn liền siêu việt ba cõi, siêu việt mười pháp giới, thành Phật làm Tổ. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

184

Công đức lợi ích này tuyệt đối không phải là bảy báu của tam thiên đại thiên 
thế giới có thể so bì được. Đạo lý ở ngay chỗ này, Phật không hề nói sai sự thật. 
Cho nên, tài bố thí không bằng pháp bố thí. Nếu chúng ta muốn tu công đức thù 
thắng thì nhất định phải tu pháp bố thí. 

Về pháp bố thí, tôi không biết giảng Kinh thì tôi làm sao bố thí pháp, tôi 
phải tu bằng cách nào? Bạn không biết giảng Kinh, nhưng bạn biết niệm A Di 
Đà Phật thì được rồi. Nếu bạn thật biết, thì suốt ngày bạn bố thí pháp này không 
biết là cho biết bao nhiêu người. Khi nói chuyện với người, bạn nói: “A Di Đà 
Phật!”, đó là bạn bố thí pháp cho họ rồi. Hiện tại các vị ngày ngày không rời 
khỏi điện thoại, khi vừa cầm đến điện thoại thì “A Di Đà Phật!”, mỗi câu A Di 
Đà Phật gieo vào trong A Lại Da Thức của đối phương, tương lai họ sẽ nhờ vào 
một câu A Di Đà Phật này vãng sanh bất thoái thành Phật. Duyên thù thắng thì 
họ một đời này thành tựu, nếu duyên không thù thắng thì là đời sau thành tựu, 
họ quyết định được độ, nhất định vãng sanh. Ngày nay người tin theo tà giáo 
đều không nên lo. Có một số đồng tu hỏi tôi: “Những người tà giáo đó muốn 
xin sách chúng ta, chúng ta có cho họ hay không?”. Tôi nói: “Cho đi! Tại vì 
sao không cho chứ?”. Cho họ chính là độ họ, cho dù họ tà ác thế nào, danh hiệu 
A Di Đà Phật này họ nghe được rồi, hình tượng A Di Đà Phật này họ thấy rồi 
thì được rồi, tà cũng được độ. Ngay đời này tà thì họ phải chịu quả báo, họ phải 
chịu quả báo của địa ngục A Tỳ. Quả báo của địa ngục A Tỳ chịu xong rồi, thì 
họ vẫn gặp được Phật pháp, họ vẫn được độ. 

Dường như là năm trước (tôi không nhớ rõ lắm), tôi ở ngay nơi đây giảng 
qua một lần “Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo Kinh”. Kinh văn vừa mở 
ra, Phật liền nêu ra một thí dụ, có người nói xấu hủy báng hai vị tỳ kheo. Hai vị 
xuất gia này là pháp sư giảng Kinh nói pháp. Có người muốn phá hoại pháp hội 
đạo tràng này, nên nói xấu hai vị tỳ kheo này là phá giới, không có đức hạnh, 
khiến cho người nghe bị mất đi tín tâm đối với hai vị pháp sư này. Người tạo 
tội nghiệp này đọa địa ngục một ngàn tám trăm vạn năm. Một ngàn tám trăm 
vạn năm là niên số của nhân gian chúng ta, họ nhận chịu ở trong địa ngục, đó 
thật là vô lượng kiếp. Địa ngục thật là quá khổ, qua ngày như năm. Qua sau một 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

185

ngàn tám trăm vạn năm, họ còn phải chịu dư báo, đó chính là đọa ngạ quỷ, súc 
sanh. Đến nhân gian họ còn phải chịu ác báo. Dư báo báo tận thì mới có lại 
được thân người, lại gặp được Phật pháp. Thời kiếp này thật quá dài, bốn vị 
Phật qua đi, Phật nói, sự việc này xảy ra là vào thời đại của Phật Câu Lưu Tôn. 
Như vậy mới biết được, tạo khẩu nghiệp thật là đáng sợ, vì sao vậy? Bạn làm 
mất đi cơ duyên nghe pháp của người khác, làm cho một người ở ngay trong 
một đời có cơ hội được độ bị phá đi, tội nghiệp này của bạn rất nặng, cho nên 
cảm chịu khổ báo thời gian dài đến như vậy. Thế nhưng sau khi tội báo hết rồi, 
tất nhiên trong A Lại Da Thức của họ còn có chủng tử của Phật, cho nên sau 
khi chịu xong quả báo (thời gian này thì thật là quá dài, dùng kiếp để tính), còn 
dựa vào hạt giống Kim Cang này tu hành chứng quả, vãng sanh bất thoái thành 
Phật. Không một ai mà không được độ. Người tạo tác tội nghiệp, chúng ta phải 
nên biết, chỉ là họ còn có một đoạn khổ nạn phải chịu, nhận xong đoạn khổ nạn 
này thì vẫn là bằng hữu ở Hải Hội Liên Trì của Tây Phương, vẫn là phải gặp 
mặt, thế nhưng đoạn khổ nạn này họ không cách gì tránh khỏi. Các vị đồng tu! 
Các vị tường tận những đạo lý này, hiểu rõ chân tướng sự thật thì phải nên cảnh 
giác. Thiện nhất định phải tu, ác thì nhất định không được làm, thà bỏ thân 
mạng ta cũng không làm ác. Sinh mạng không đáng tiếc. Thiện căn, phước đức, 
nhân duyên là quan trọng, nhất định phải giữ lấy.

Bồ Tát Phổ Hiền nói pháp cúng dường, pháp cúng dường cũng rất là rộng 
lớn, ở trong phẩm Hạnh Nguyện nói cho chúng ta nghe bảy đại cương. Bồ Tát 
đại từ đại bi, đều là muốn chúng ta phải ở ngay trong cuộc sống thường ngày 
biết được bắt đầu học từ đâu. 

Thứ nhất là “Như Giáo Tu Hành Cúng Dường”. Điều thứ nhất này quan 
trọng. Chúng ta dùng cái gì cúng dường Phật, dùng cái gì cúng dường Bồ Tát, 
dùng cái gì cúng dường xã hội đại chúng, dùng cái gì để cúng dường tất cả 
chúng sanh hữu tình? Như giáo tu hành, cũng chính là chúng ta đặc biệt đề cao, 
chúng ta phải đem mỗi câu mỗi chữ trong bộ “Kinh Vô Lượng Thọ” này thảy 
đều làm được, đó chính là như giáo tu hành cúng dường, bạn chân thật đã làm 
được như trên kệ khai Kinh mà mỗi ngày đều đọc: “Trên đền bốn ân nặng, dưới 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

186

cứu khổ ba đường”. Không những bạn đã làm được, mà bạn còn làm đến được 
cứu cánh viên mãn. Lý này rất sâu, sự này rất rộng. Bởi vì chúng ta đối với lý 
sự rất sâu, rất rộng này không tường tận, không thấu đáo, cho nên tuy đọc Kinh 
này nhưng cũng thường hay bỏ lỡ qua ngay trước mặt, sơ sài qua loa đọc qua, 
nên không biết được ý nghĩa bên trong, không biết được cảnh giới trong đó, 
không biết được từ bi của Phật Bồ Tát. Nếu như bạn thảy đều tường tận, thảy 
đều thấu hiểu, tự nhiên bạn liền sẽ lo tu học. Thế nên những nghĩa thú sâu rộng 
này, Phật thường hay nói trên Kinh Đại thừa là “thâm giải nghĩa thú”, cho nên 
việc này chúng ta không thể không giảng tỉ mỉ. Nếu không nói thì mãi mãi là 
mơ mơ hồ hồ như vậy, cả đời này chúng ta tuy có học Phật nhưng cả đời này 
cũng không có được lợi ích, còn phải dựa vào nhân duyên nhiều đời nhiều kiếp 
về sau, vậy chúng ta có đáng lo hay không? Cho nên, sự việc này có lãng phí 
một ít thời gian thì cũng thật là xứng đáng. 

************************

12Câu Kinh văn: “Hàm cộng tuân tu Phổ Hiền Đại Sĩ chi đức” này nói rõ, 
đại chúng dự hội đều là tu hạnh Phổ Hiền. Do đây có thể biết, Thế giới Tây 
Phương Cực Lạc đích thực là pháp giới của Bồ Tát Phổ Hiền. Không luận là ở 
một cõi nước nào, ở một nơi nào, tất cả chúng sanh sanh đến Thế giới Tây 
Phương Cực Lạc đều là tu hạnh Phổ Hiền. Thế Tôn nói cho chúng ta nghe hạnh 
Phổ Hiền rất viên mãn, rất rõ ràng chính là “Đại Phương Quảng Phật Hoa 
Nghiêm Kinh”. Do đây có thể biết, Thế giới Tây Phương Cực Lạc chính là Thế 
giới Hoa Tạng, không chỉ là Thế giới Hoa Tạng, mà còn là trung tâm của Thế 
giới Hoa Tạng, là đô hội tinh hoa trong Thế giới Hoa Tạng. Chỗ này chúng ta 
đều phải nên thể hội được.

Hạnh Phổ Hiền thì vô lượng vô biên. Phật ở các Kinh luận đem vô lượng 
hành môn quy nạp thành mười loại lớn, gọi là mười khóa mục. Trong mỗi một 
khóa mục hàm nhiếp vô lượng vô biên pháp môn. Mười khóa mục này chính là 

12 Bắt đầu đĩa 13



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

187

“Phổ Hiền Bồ Tát Thập Đại Nguyện Vương” mà người thông thường chúng ta 
đều đã quen thuộc. Thứ nhất, “Lễ kính chư Phật”; thứ hai, “Xưng tán Như Lai”, 
tôi đã giới thiệu qua với các vị. Hôm nay, tôi tiếp tục giới thiệu với các vị 
“Quảng tu cúng dường”. Điều này vô cùng quan trọng.

Chúng ta biết được, thế gian không có người nào mà không cầu phước 
báo. Phước từ do đâu mà có? Phước là do chính mình tu được. Tu cái gì? Tu bố 
thí, tu cúng dường. Bố thí cùng cúng dường là một việc, khác biệt chỉ là ở nơi 
dụng tâm. Phàm phu thông thường chúng ta, đối với tôn trưởng, đối với Phật 
Bồ Tát thì chúng ta cúng dường, còn đối với người ngang hàng, đối với người 
thông thường thì gọi là bố thí. Do đây có thể biết, khi cúng dường thì tâm địa 
chân thành cung kính, khi bố thí thì tâm cung kính liền hạ thấp xuống, thậm chí 
hoàn toàn không có tâm cung kính, còn sanh ra một số tâm ngạo mạn để bố thí, 
thế nhưng đều có thể được phước. Đương nhiên dùng tâm cung kính để tu bố 
thí, tức là tu cúng dường thì phước báo có được là vô cùng thù thắng. Bồ Tát 
Phổ Hiền dạy cho chúng ta “Quảng tu cúng dường”, bạn thấy, trong đây Ngài 
không nói bố thí là để chúng ta đối với tất cả chúng sanh (bao gồm cả “xuẩn 
động hàm linh”) đều dùng tâm cung kính cúng dường giống như chư Phật Như 
Lai vậy. Phước báo này thì lớn. Việc này chúng ta phải nên học tập.

Bố thí cúng dường có thể phân làm ba loại lớn. Ba loại lớn này thông 
thường chúng ta gọi là ba loại bố thí. 

Thứ nhất, Bố thí tài

Bao gồm tất cả tài vật phải nên phát tâm bố thí cho tất cả chúng sanh. Bạn 
có thể tu tài bố thí thì quả báo chính là tiền của. Chúng ta xem thấy, ở trong xã 
hội này có rất nhiều hào môn quý tộc, đại phú trưởng giả (trong xã hội ngày nay 
gọi là ông chủ xí nghiệp), họ có của cải rất hùng hậu. Của cải này từ do đâu mà 
có? Nếu nói họ kiếm ra được, các vị có tin không? Nếu họ có thể kiếm ra, vì 
sao bạn không kiếm ra được? Bạn nói vận may của họ rất tốt, tôi xem thấy vận 
khí của bạn cũng không kém gì họ, vì sao họ có thể có tiền của còn bạn thì 
không có? Xin nói thành thật với các vị, của cải này là trong mệnh họ có. Trong 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

188

mệnh của họ có thì không luận là từ nơi nghề nghiệp nào, nghề nghiệp đó là 
duyên, bất cứ một nghề nghiệp nào họ đều có thể kiếm ra tiền, họ đều có thể 
giàu sang. Nếu trong mệnh bạn không có, người ta đem ngân hàng tặng cho 
bạn, không qua được hai tháng thì phá sản. Vì sao vậy? Trong mệnh của bạn 
không có. Đạo lý này bạn phải hiểu. Tiền của không phải do tranh mà được, 
không phải có thể kiếm ra được, không hề có việc như vậy. 

Thế gian, tôi nghe nói còn có một số người xuất bản một số sách tên là 
“Chí Phú Bí Quyết”, cái đó đều là giả. Bạn mua về xem, thực tế mà nói, họ phát 
được tài, do bạn đem tiền đến cho họ thì họ phát tài rồi. Bạn đem sách về nhà 
xem, chiếu theo đó mà làm nhưng không ích gì, không thể phát được tài. Cho 
nên, tất cả phải có trong mệnh. Người xưa nói: “Công danh phải có mệnh”. 
Công danh chính là ngày nay chúng ta gọi là học vị, bạn đi học lấy được học vị 
gì đó là do mệnh; bạn làm quan, có thể làm được quan to cũng là do mệnh, bạn 
phát tài được nhiều hay ít cũng là do mệnh. Vì sao trong mệnh của họ có? Nhân 
do đời trước đã trồng. Nhân này của họ thù thắng thì quả báo đời này của họ 
thù thắng, nhân này của họ không thù thắng thì quả báo cũng liền có kém khuyết. 
Do đây có thể biết, tu nhân mới có thể có được quả. Cho nên, Phật dạy bảo 
chúng ta tu tài bố thí thì được tiền của, tu pháp bố thí thì được thông minh trí 
tuệ, tu vô uý bố thí thì được khỏe mạnh sống lâu. Bạn xem, tiền thì bạn cũng 
cần, thông minh thì bạn cũng cần, khỏe mạnh sống lâu thì càng cần hơn. Ba thứ 
quả báo này bạn đều cần đến, nếu bạn không tu ba loại nhân này, ngày ngày 
khởi vọng tưởng thì không thể có được; ngày ngày cầu Phật Bồ Tát, Phật Bồ 
Tát cũng không thể nào giúp được cho bạn. Việc này chúng ta nhất định phải 
hiểu. Phật Bồ Tát không thể ban phước cho chúng ta. Trong mệnh của chúng ta 
không có, nếu Phật Bồ Tát có thể ban cho chúng ta, thì chúng ta cần gì phải tu 
chứ? Không cần phải tu, ngày ngày nịnh bợ Phật Bồ Tát thì được rồi, thì Phật 
Bồ Tát cho chúng ta rồi. Không hề có việc này! Có nịnh bợ thế nào cũng không 
ích gì, Phật Bồ Tát thương mà không thể giúp. Phật Bồ Tát giúp cho chúng ta, 
thông thường chúng ta nói bảo hộ đối với chúng ta, gia trì đối với chúng ta, 
không gì khác hơn chỉ là đem những đạo lý này nói rõ cho chúng ta nghe, đem 
chân tướng sự thật nói tường tận cho chúng ta. Chúng ta hiểu được đạo lý này 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

189

rồi, y theo phương pháp Phật dạy mà tu tập, thì liền có thể có được quả báo thù 
thắng. Đó chính là sự gia trì, bảo hộ của Phật Bồ Tát. Vạn nhất không nên mê 
tín. 

Người chân thật thông hiểu, người chân thật giác ngộ, tiền của chúng ta 
nên đặt ở đâu cho tốt? Bạn xem thấy xã hội hiện tại, đầu tư vào cổ phiếu, đầu 
tư vào đất đai (việc này tôi đều không rõ lắm, tôi không phải là người trong 
nghề), đủ loại phương pháp để kinh doanh tiền của. Nghe nói trong hai năm nay 
kinh tế không tốt lắm, một trăm vạn biến thành mười vạn, rất nhiều người tự 
sát. Ở trên Kinh Phật nói với chúng ta, “tài vi năm nhà cộng hữu”, không phải 
bạn có, chẳng qua chỉ là ở trước mắt bạn để cho bạn xem thấy mà thôi. Bạn cho 
rằng tiền của này là của bạn là sai rồi. Bạn là tâm tùy cảnh chuyển, mỗi ngày 
trải qua ngày tháng khổ nói không ra lời. Ai làm cho bạn khổ đến như vậy? 
Chân thật là tự mình làm, tự mình chịu. Mê hoặc điên đảo! Phật dạy cho chúng 
ta làm thế nào mới có thể phát tài? Bố thí, cúng dường. Cúng dường cha mẹ, 
cúng dường Tam Bảo, bố thí tất cả chúng sanh thì tiền của bạn dùng sẽ không 
hề thiếu. Các vị phải ghi nhớ, tiền dùng không thiếu thì được rồi, không cần 
phải tích lũy, không cần phải nhiều, vì nhiều rồi thì tai nạn liền đến, họa hại liền 
đến. Cho nên, phải biết xả tài ra. Nhà Nho cũng nói: “Tích nhi năng tán”, có 
thể xả ra mới là người thông minh. 

Người Trung Quốc thời xưa cũng cúng thần tài, vì người nào cũng đều 
muốn phát tài. Việc cúng thần tài, người thời trước có trí tuệ, thông minh, họ 
không mê tín. Thần tài là vị nào vậy? Nghe nói hiện tại người Đại Lục cúng 
thần tài có thể cũng bị ảnh hưởng của Đài Loan, Đài Loan cúng thần tài là cúng 
Quan Công (Quan Vũ thời Tam quốc). Quan Công với phát tài có quan hệ gì 
chứ? Không có quan hệ gì! Con người của Quan Phu Tử, tôi xem thấy sở trường 
của ông không có gì, ông chỉ làm được hai chữ “trung nghĩa”. Nếu chúng ta 
cúng Quan Phu Tử, học trung nghĩa của ông, chân thật là oai vũ bất phục, phú 
quý không màng. Ông là mô phạm để chúng ta làm người. Bạn thấy khoảng 
thời gian ông ở nơi Tào Tháo, Tào Tháo dùng hết tâm sức, hy vọng ông chân 
thật đầu hàng để sử dụng, thế nhưng Quan Phu Tử thân tuy là ở nơi Tào dinh, 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

190

nhưng tâm thì thường hay nhớ đến hiền chủ. Đây là mô phạm tốt nhất cho người 
đời sau. Ngài tuy là vượt năm quan, trảm sáu tướng, về đến hiền chủ bên đó, 
Tào Tháo vẫn rất bội phục đối với ông ấy, người trung nghĩa như vậy ở thế gian 
này rất khó tìm. Không những hiện tại không có, mà vào thời xưa cũng rất ít. 
Người hiện tại không nói trung nghĩa, thấy lợi thì quên nghĩa, chỗ nào đãi ngộ 
tốt một chút, địa vị cao một chút thì lập tức chạy theo. Cho nên những người 
như vậy đều phải nên cúng dường Quan Phu Tử, để thường nhìn thấy Ngài, 
chính mình sanh tâm hổ thẹn. 

Trung Quốc thời xưa cúng thần tài là cúng Phạm Nặc. Người đọc sách 
xưa có lẽ biết, ông là người thời đại chiến quốc, đại phu của Việt Vương Câu 
Tiễn. Việt Vương cũng tương đối cừ khôi. Các vị phải nên biết, từ xưa đến nay, 
trong nước, ngoài nước, anh hùng hào kiệt, xây dựng một chánh quyền chẳng 
phải là một việc thật khó; nhưng sau khi quốc gia diệt vong mà có thể phục 
hưng lại thì rất là khó, ở trong lịch sử rất ít thấy. Trong lịch sử Trung Quốc, 
Việt Vương Câu Tiễn là thí dụ thứ nhất, ông đã làm thành công. Sau khi bị nước 
Ngô tiêu diệt, ông đích thực có thể phục hưng lại, có thể báo được thù, đều nhờ 
ở sự trợ giúp của Phạm Nặc và Văn Chủng. Hai người này là tay trái và tay phải 
của Việt Vương, trợ giúp ông hồi phục quốc gia, tiêu diệt lại nước Ngô. Phạm 
Nặc thông minh, sau khi đại công cáo thành, ông liền khuyên Văn Chủng phải 
mau rời khỏi Việt Vương Câu Tiễn. Ông nhận biết rất rõ ràng con người này có 
thể cùng hoạn nạn nhưng không thể cùng phú quý, cho nên ông khuyên Văn 
Chủng nên rời khỏi để bảo toàn tánh mạng của chính mình. Việt Vương Câu 
Tiễn trong lúc hoạn nạn rất xem trọng những người có tài năng, nhưng khi thiên 
hạ thái bình thì ông không cần, sợ họ tạo phản, luôn tìm biện pháp để trừ bỏ họ. 
Phạm Nặc thông minh, ông tự mình rời bỏ, lưu lại một bức thư cho Văn Chủng. 
Sau khi Văn Chủng xem xong, cho rằng không nghiêm trọng như ông đã nói. 
Kết quả không ngoài dự đoán của Phạm Nặc, Câu Tiễn ban cho Văn Chủng tự 
chết, cho nên Văn Chủng phải tự sát. Giết công thần, ở Trung Quốc mỗi một 
triều đại gần như đều có việc như vậy. Phạm Nặc lén trốn đi, đổi tên đổi họ 
thành Đào Chu Công, làm nghề buôn bán. Ông men theo con đường Tây Thi 
mà làm ăn buôn bán. Làm ăn không bao lâu, ông phát tài to. Sau khi phát tài, 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

191

ông đem tất cả tiền của ra bố thí hết, cứu tế bần khổ. Sau khi bố thí hết, ông bắt 
đầu lại từ buôn bán nhỏ. Làm được vài năm, ông lại phát tài, phát tài rồi ông lại 
bố thí. Trên sách sử ghi chép “tam tụ, tam tán”, ông có thể tán tài ra, bố thí ân 
đức. Đây là tấm gương tốt cho người buôn bán. Người làm buôn bán kiếm được 
tiền của xã hội thì hoàn trả về cho xã hội. Cho nên cúng dường ông là thần tài 
thì rất có đạo lý. Ông là thương nhân mô phạm, chúng ta kinh doanh buôn bán 
phải lấy Phạm Nặc làm mô phạm. Ông là người chân thật thông minh, thật có 
trí tuệ, thật có học vấn, không luận làm bất cứ việc gì ông đều thành công. 

Cho nên, chúng ta phải hiểu được tán tài, biết được kết ân huệ với tất cả 
chúng sanh, trong Phật pháp chúng ta gọi là kết duyên. Chúng sanh nhận được 
ân huệ thì chính chúng ta có thể gặp nạn hay sao? Không thể nào! Không có gì 
ăn, tự nhiên có rất nhiều người đưa đồ ăn đến, bạn xem, tự tại dường nào! Không 
quần áo mặc, tự nhiên có rất nhiều người đưa quần áo đến cho bạn, bạn không 
thiếu bất cứ thứ nào; không có nhà để ở, có người đưa nhà cho bạn ở. Vì sao 
bạn có thể có quả báo như vậy? Bố thí! Chỉ cần bạn chịu bố thí thì được, phước 
báo tự nhiên, bạn nói xem, vậy có tự tại không? Cho nên tiền không nên đi đầu 
tư, tiền không nên để ngân hàng, để ở đâu cũng không đáng tin. Bố thí cho tất 
cả chúng sanh, đó mới là thật đáng tin, nhất định không thể mất, hơn nữa, lợi 
tức đó nhiều hơn không biết gấp bao nhiêu lần so với lợi tức mà ngày nay các 
vị làm bất cứ buôn bán gì. Tôi nói lời này với các vị là lời chân thật. Nếu các vị 
không tin tưởng, bản thân tôi chính là thí dụ. Bạn xem, mười phương cúng 
dường đến cho tôi, tôi thảy đều đem bố thí hết. Tôi đi đến bất cứ nơi nào, trên 
người không cần mang theo một phân tiền, nghĩ cái gì, người ta đều đưa đến 
cúng dường cho tôi, dùng không hết, như vậy thật tự tại. Thọ dụng trên đời sống 
vật chất chân thật là tùy tâm sở dục, không hề có kém khuyết chút nào. Con 
người của tôi đời trước không có phước, một chút phước báo cũng không có. 
Phước báo này của tôi là tu được từ lúc nào? Sau khi học Phật, hiểu rõ được 
đạo lý này, tôi mới thật làm. Phương pháp bố thí này là Đại Sư Chương Gia dạy 
cho tôi. Tôi thật làm và làm rất có hiệu quả. Tôi tin sâu, không nghi, chân thật 
tin tưởng. Đại Sư Ngài dạy tôi làm. “Phật thị môn trung, hữu cầu tắc ứng”, chỉ 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

192

cần bạn chịu bố thí, nếu bạn thiếu kém thứ gì, trong lòng vừa nghĩ thì có người 
đưa đến liền. Tuyệt diệu không thể nói! 

Những năm đầu tôi tu được còn tương đối ít, thế nhưng liền đã có cảm 
ứng. Khi tôi đang cầu học, đời sống của tôi rất là gian khổ, rất là khó khăn, 
người thông thường khó có thể trải qua được ngày tháng như vậy. Tôi mong 
muốn những gì? Kinh sách, muốn nghiên cứu Kinh giáo, muốn có Kinh sách. 
Trong lòng vừa nghĩ, đại khái không đến một tháng thì có người mang đến. Tôi 
chỉ nhớ có một quyển sách là “Trung Quán Luận Sớ”, tôi nghĩ qua sáu tháng 
mới có người mang đến cho tôi, đó là một lần dài nhất. Các thứ khác như “Hoa 
Nghiêm Kinh Sớ Sao”, khi tôi vừa mới học Phật, trong lòng muốn có loại này 
thì chỉ trong một tháng có người mang đến cho tôi. Chân thật là “hữu cầu tất 
ứng”, chỉ cần mong cầu đúng lý đúng pháp thì đều có cảm ứng. Tôi hiểu rõ đạo 
lý này, thấu suốt chân tướng sự thật. Hơn nữa, từ nhiều năm đến nay, từ 26 tuổi 
học Phật thì tôi thật làm, do lão sư dạy cho tôi, tôi chăm chỉ làm. Càng làm càng 
có cảm ứng không thể nghĩ bàn. Cho nên, đối với từng câu từng chữ trên Kinh 
Phật đã nói, tôi tin sâu không nghi. Bạn có thể y giáo phụng hành thì chính mình 
được lợi ích. Đó là nói về tài bố thí. 

Bố thí tài được tài phú, bố thí ăn uống thì bạn có được ăn uống, bố thí 
quần áo được quần áo, bố thí phòng ốc thì bạn được phòng ốc, linh nghiệm 
không thể nói. Bố thí Phật pháp được thông minh trí tuệ, được biện tài vô ngại, 
đó là điều mà mọi người đều cần đến. Phải tu pháp bố thí, phải tu pháp cúng 
dường. 

Thứ hai, Bố thí vô úy

Bố thí vô úy rất đơn giản, rất thuận tiện chính là ăn chay. Ăn chay là từ 
nay về sau không hại tất cả chúng sanh. Tuy là trong Phật pháp không khuyên 
người ăn trường chay, Phật chỉ khuyên bạn không sát sanh, không hề khuyên 
bạn không ăn thịt. Bởi vì Thế Tôn năm xưa còn ở đời, tăng đoàn mỗi ngày bưng 
bình bát đi khất thực. Phật pháp là “từ bi vi bổn, phương tiện vi môn”, bạn đi 
ra ngoài khất thực, người ta cúng dường cho bạn thứ gì thì bạn ăn thứ đó. Giống 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

193

như hiện tại quốc gia Tiểu thừa Phật giáo như Thái Lan và Srilanka, họ đều khất 
thực, họ đều ăn thịt, người ta cho thứ gì thì ăn thứ đó, không phân biệt, không 
chấp trước, vậy thì đúng. Tuyệt đối không thể bảo tín đồ đặc biệt phải làm đồ 
chay cho bạn, vậy thì quá phiền, không nên. Nếu như muốn nói đến bố thí vô 
úy, thì việc ăn chay rất quan trọng. Khoa học kỹ thuật hiện đại phát triển lò sát 
sanh, tôi chưa đi tham quan qua, thế nhưng khi tôi còn nhỏ, sanh ra lớn lên ở 
trong nông thôn, trong nông thôn giết heo bán thịt, khi nhà bán thịt giết heo, họ 
nắm tai của heo lên nói với nó: “Heo ơi, heo ơi! Ngươi đừng trách ta. Ngươi là 
một món ăn của nhân gian. Họ không ăn thì ta không giết. Ngươi đi tìm người 
ăn mà đòi mạng đi”. Các vị thấy, họ đem tất cả trách nhiệm đổ cho người ăn, 
các vị người nào ăn thịt thì tiêu rồi, vấn đề sẽ rất nghiêm trọng. Họ đem trách 
nhiệm đổ hết cho người ăn, họ không có tội, tội lỗi đều là ở người ăn thịt. Cho 
nên chúng ta có thể ăn chay, có thể không ăn thịt tất cả chúng sanh, đó chính là 
vô úy bố thí, bồi dưỡng tâm từ bi của chính mình. Đây là việc tốt, bồi dưỡng 
tâm từ bi của chính mình, quyết không tổn hại bất cứ một chúng sanh nào. 
Không những không thể sát hại, mà ngay đến làm cho chúng sanh vì ta mà sanh 
phiền não thì chúng ta liền có tội, có lỗi lầm. Cho nên bạn thấy, Phật Bồ Tát 
tiếp xúc với quần chúng rộng lớn, điều thứ nhất ở trong “Tứ Tất Đàn” đã nói 
rõ ràng là “khiến cho tất cả chúng sanh sanh tâm hoan hỉ”. Đó là Phật pháp, là 
Phật dạy cho chúng ta. Chúng sanh nào chán ghét chúng ta, khi chúng ta vừa 
xem thấy họ thì phải mau tránh ra xa, vậy thì họ vui mừng. Nhất định phải khiến 
cho chúng sanh sanh tâm hoan hỉ, thì những nơi mà chúng ta đến mới có người 
hoan nghênh chúng ta. Chúng ta ghét bỏ người khác, quả báo chính là làm cho 
người khác ghét bỏ chúng ta. Do đây có thể biết, người già là rất quan trọng. 
Người thanh niên thì phần nhiều ghét bỏ người già, không ưa thích người già. 
Nếu như bạn có cái tâm này, có loại hành vi này, vậy hỏi xem, bạn tương lai có 
già hay không? Nếu bạn không già thì bạn đoản mạng, nếu bạn không đoản 
mạng thì nhất định phải già. Khi bạn già thì phải nhận quả báo, bạn có hiểu hay 
không? Bạn còn trẻ mà ghét bỏ người già, khi bạn già rồi thì người trẻ sẽ ghét 
bỏ bạn. Nhất định sẽ chiêu đến quả báo, nhân duyên quả báo không sót chút 
nào. Không những không sót, mà hiện tại quả báo sẽ đến được rất nhanh. Bạn 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

194

bình lặng mà quan sát, chân thật là ở ngay trước mặt, tạo nghiệp thì làm gì 
không bị quả báo chứ! Bạn tạo ra là nghiệp thiện, bạn nhất định được quả thiện, 
bạn tạo ra là ác nghiệp thì phải gặp ác báo. 

Hiện tại các vị đều biết, thế gian này tai nạn càng lúc càng phức tạp, càng 
lúc càng nghiêm trọng. Tai nạn này là cộng nghiệp của cả chúng sanh thế gian, 
rất là đáng sợ. Chỉ hơn một năm qua, kinh tế suy thoái là mở đầu của tai nạn, là 
dự báo của tai nạn, vẫn chưa phải bắt đầu. Đây tuyệt đối không phải là việc tốt. 
Cho nên, mọi người nhất định phải ghi nhớ lời dạy của Phật, “rộng tu cúng 
dường”, “y giáo phụng hành”. Người học Phật chúng ta phải phước huệ song 
tu. Có phước, có huệ thì tốt. Giúp đỡ một số người nghèo khó, giúp đỡ một số 
người khổ nạn, giúp đỡ một số người già yếu, giúp đỡ một số người bệnh tật, 
toàn tâm toàn lực giúp đỡ họ. Phải thật làm, đem tài vật của bạn bố thí hết thật 
sạch trơn thì mới tốt, đời sống như vậy mới tự tại, mới tiêu diêu. Bạn phải biết, 
việc bố thí này chính là đem khổ, tai, nạn của bạn bố thí hết. Cái ý này rất là 
sâu rộng, các vị nhất định phải tỉ mỉ mà thể hội. 

Thứ ba, Bố thí pháp

Trên Kinh Phật nói với chúng ta: “Trong các cúng dường, cúng dường 
pháp là hơn hết”. Hơn nữa, trong tất cả Kinh Đại thừa, Phật đặc biệt nhắc nhở 
chúng ta, Phật thật là từ bi đến tột đỉnh, làm ra rất nhiều so sánh cho chúng ta 
xem, thậm chí nói, bạn dùng bảy báu của đại thiên thế giới bố thí cúng dường 
(phước này rất lớn, không ai có phước báo lớn đến như vậy), Phật chỉ nói thí 
dụ, thí dụ đến cùng tột, bạn dùng bảy báu của đại thiên thế giới tu bố thí cúng 
dường, phước đó của bạn rất to rất lớn, nhưng vẫn không thể so với phước báo 
của người vì người khác nói bốn câu kệ (bốn câu kệ là bốn câu trong Kinh văn), 
còn không thể so với công đức to lớn của người nói bốn câu Phật pháp. Ai có 
thể tin tưởng? Người có thể thâm nhập Kinh tạng thì tin tưởng. Đạo lý này ở 
đâu vậy? Bố thí bảy báu bằng đại thiên thế giới, chúng sanh có được lợi ích như 
thế nào? Người nghèo khổ có được cơm áo, người khổ nạn được sự cứu giúp, 
đời sống vật chất không thiếu kém, không có lo lắng, họ có được lợi ích này. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

195

Vậy chúng ta muốn hỏi, sanh tử luân hồi thì phải làm sao? Không thể giải quyết! 
Dùng bảy báu đại thiên thế giới bố thí, bạn cũng không thể thoát khỏi sáu cõi 
luân hồi, hay nói cách khác, chúng sanh có được lợi ích là rất có hạn, chỉ một 
đời, không thể đời đời kiếp kiếp. Sau khi bạn mạng chung rồi, bạn không thể 
mang đi được thứ gì, chính là ngay trong nhà Phật đã nói “vạn ban tương bất 
khứ” (chữ “tương” chính là mang), bạn không thể mang đi được thứ gì, “chỉ có 
nghiệp theo mình”. Bạn phải hiểu được đạo lý này. 

Pháp bố thí, khi họ nghe được bốn câu Kinh văn này rồi cũng chính gọi 
là “một khi nghe qua tai mãi đã trồng căn lành”, công đức này to lớn. Tuy 
trước mắt không thể giải quyết khổ nạn ấm no cho họ, thế nhưng tương lai họ 
quyết định nhờ một câu này mà có thể siêu việt ba cõi sáu đường, siêu việt mười 
pháp giới, làm Phật làm Tổ. Đó là chánh nhân, cái nhân này là vĩnh viễn không 
thể tiêu mất. Cho nên, công đức bố thí pháp rất lớn, thù thắng không gì bằng. Ở 
trên Kinh Phật đem pháp bố thí nêu ra bảy thí dụ cho chúng ta. “Bảy” đương 
nhiên không phải là chữ số, mà thảy đều là biểu pháp, là đại biểu viên mãn. 
Trên “Kinh Di Đà” đều dùng bảy để biểu thị. Trên “Kinh Hoa Nghiêm” thì dùng 
“mười” là nhiều nhất, tương đối ít thấy dùng “bảy”. Trong “Hạnh Nguyện Phẩm” 
nói đến cúng dường pháp là Ngài nêu ra bảy điều. 

BẢY CƯƠNG LĨNH VỀ PHÁP CÚNG DƯỜNG CỦA BỒ TÁT PHỔ 
HIỀN

Thứ nhất, “Như thuyết tu hành cúng dường”

“Như thuyết tu hành” là cúng dường, chính là chúng ta nói y giáo phụng 
hành. Điều này được xếp ở thứ nhất, ý nghĩa của Ngài sâu rộng vô tận. Chúng 
ta đem những gì Phật nói trong Kinh, mỗi câu mỗi chữ phải ghi nhớ rõ ràng. 
Cho nên, tôi khuyên các vị đồng tu, khi bắt đầu tu học, nhất định phải đem bộ 
Kinh này tụng ba ngàn biến. Đó là chuẩn bị công phu tu hành, không phải nói 
bạn tụng ba ngàn biến thì công phu của bạn thành tựu, không hề có việc như 
vậy, bạn tụng ba mươi ngàn biến cũng không được. Bước thứ nhất này chính là 
làm cho bạn ghi nhớ kỹ. Sau khi ghi nhớ phải cầu giải, ý nghĩa trong Kinh bạn 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

196

phải hiểu, không hiểu ý nghĩa thì không ích gì. Bạn phải hiểu rõ đạo lý từng câu 
từng chữ trong Kinh đã nói, dạy cho chúng ta ở ngay trong cuộc sống thường 
ngày phải làm như thế nào, đó là then chốt. Bạn phải thấu hiểu (thấu hiểu là cầu 
giải). Sau khi hiểu thấu rồi vẫn chưa thể dùng được, việc này Lý lão sư thường 
hay nói “phải sanh tử thế nào vẫn là sanh tử như thế đó”, không cách gì thay 
đổi, cho nên sau khi tường tận thì phải cố làm theo. Giáo hóa của Phật bạn thảy 
đều làm được thì bạn mới chân thật được thọ dụng, bạn có thể làm được là bạn 
chân thật cúng dường Phật. Phật luôn muốn bạn nỗ lực tu hành. Bạn làm được 
chính là bạn nỗ lực tu hành. Chúng ta ở ngay trong cuộc sống thường ngày, đối 
với người, với việc, với vật, có ngày nào mà không phạm lỗi lầm? Lỗi lầm mà 
chúng ta phạm, chính mình không hề biết. Vì sao không biết? Không rõ Kinh 
giáo, những lời dạy trong Kinh chúng ta không rõ ràng, không tường tận, đều 
cho rằng chính mình đã làm được rất đúng, làm gì biết được chính mình đang 
tạo tội nghiệp? Sự việc này buổi tối hôm nay e rằng không có thời gian giảng 
đến. Ngày mai tôi cùng mọi người giảng “Sám hối nghiệp chướng”. Nói đến 
sám hối nghiệp chướng thì phải nói đến vấn đề này. Ở ngay trong cuộc sống 
thường ngày làm sao phát hiện lỗi lầm của chính mình, làm thế nào đem lỗi lầm 
của chính mình thay đổi tu sửa lại, đó là pháp sám hối. Sám hối và tu hành chân 
thật chỉ là một sự việc, cho nên không thể phân ra. 

Bạn có thể y giáo tu hành chính là chân thật cúng dường chư Phật Như 
Lai, bạn chính là đệ tử tốt của Phật. Phật đâu cần những hương hoa trái cây mà 
bạn bày cúng ở ngay trước mặt Ngài. Không cần nói Phật không hoan hỉ, tôi 
nhìn thấy những thứ này cũng không ưa. Người ta mời tôi ăn cơm, trên bàn bày 
rất nhiều thức ăn, tôi xem thấy cũng không ưa, huống hồ là Phật Bồ Tát? Cảnh 
giới của Phật Bồ Tát cao hơn tôi rất nhiều. Những thứ bày ở trước mặt, tất cả 
đều không muốn ăn, tất cả đều không cần đến, làm gì có được sự thanh đạm tốt 
hơn chứ? Phật Bồ Tát hy vọng chúng ta điều gì? Hy vọng mỗi một chúng sanh 
chúng ta mau chóng thành Phật. Chúng ta thật lòng làm như vậy thì Phật mới 
sanh tâm hoan hỉ, cho nên mới gọi là chân thật cúng dường chư Phật, cũng cúng 
dường Bồ Tát, cũng cúng dường lão sư của chúng ta. Lão sư hy vọng chúng ta 
là học trò tốt, như vậy lão sư mới vinh hiển. Chúng ta có thành tựu thì trên mặt 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

197

lão sư liền có ánh sáng. Chúng ta làm càn làm quấy, đang tận tạo nghiệp chướng 
thì vinh hiển của lão sư hoàn toàn bị mất hết. Cho nên, chân thật tu hành là chân 
thật cúng dường lão sư, cũng là chân thật cúng dường cha mẹ, tổ tiên của chính 
mình. Các vị thử nghĩ xem có đúng không? Bạn có thể y giáo tu hành, đặc biệt 
là y theo “Kinh Vô Lượng Thọ” mà tu hành thì còn gì bằng. Y theo “Kinh Vô 
Lượng Thọ” mà tu hành chính là mô phỏng A Di Đà Phật. Tuy học được nhưng 
không thể giống như A Di Đà Phật, cũng có được chút giống, có mấy phần 
giống nhau thì người ta vừa nhìn thấy bạn sẽ reo lên: “Ồ! A Di Đà Phật đến”, 
vậy thì cha mẹ của bạn liền biến thành cha mẹ của Phật Bồ Tát, tổ tiên của bạn 
liền biến thành tổ tiên của Phật Bồ Tát, như trong nhà Phật thường nói, “một 
người thành Phật cửu huyền thăng” chính là đạo lý này. Đó là bạn chân thật 
cúng dường tổ tiên, cha mẹ của bạn, cũng là chân thật cúng dường chân như 
bổn tánh của chính mình. Sau khi quay đầu nhìn lại là chân thật cúng dường tận 
hư không khắp pháp giới tất cả chúng sanh. Bạn xem, chỉ “y giáo tu hành” mà 
phạm vi của cúng dường rộng lớn đến như vậy, tinh thâm đến như vậy, nếu bạn 
không thấu hiểu thì làm sao mà tu? Sau khi bạn chân thật thông hiểu thì bạn 
mới nỗ lực tu hành, phải đem Kinh này làm đến được một trăm phần trăm. 
Người khác làm hay không làm không liên quan với ta. Ta chính mình phải tu 
hành, chính mình phải làm cho được, phải làm ra một tấm gương tốt cho người 
xem. Cho nên, Phật đem điều này đặt ở điều thứ nhất, chúng ta nhất định phải 
y giáo phụng hành, nhất định phải thật làm. 

Thứ hai, “Lợi ích chúng sanh cúng dường”

Khởi tâm động niệm, lời nói, việc làm của chúng ta, trong lòng nhất định 
phải rõ ràng, phải tường tận là đối với cả xã hội, đối với tất cả chúng sanh có 
lợi ích hay không. Có lợi ích thì chúng ta nỗ lực mà làm, nếu không có lợi ích 
thì nhất định không thể làm. Ngay trong lợi ích, thù thắng nhất là bố thí Phật 
pháp, đó là lợi ích thù thắng không gì bằng. Chúng ta phải nên phát tâm làm, 
khiến cho tất cả chúng sanh hoan hỉ, tín thọ, phụng hành. Đó là thành tựu công 
đức cúng dường của bạn. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

198

Ở vào xã hội hiện đại này, chúng ta biết, có thể khiến cho chúng sanh có 
được lợi ích chân thật nhất là đem Phật pháp, đặc biệt là “Kinh Vô Lượng Thọ” 
của Tịnh Độ giới thiệu cho quần chúng rộng lớn ở thế gian này. Thế nhưng giới 
thiệu cũng phải có duyên phận. Ở trên đại Kinh đại Luận, Phật nói ra rất rõ ràng: 
“Phật pháp vô nhân thuyết, tùy trí mạc năng giải”, cho nên phải có người 
chân thật tu hành mới có thể giải đại pháp. “Năng giải Như Lai chân thật nghĩa”, 
người như vậy cần phải bồi dưỡng. 

Cư sĩ Lý Mộc Nguyên xây dựng đạo tràng ở Singapore. Hiện tại ông đem 
lầu bốn, lầu năm tu sửa mới lại, phải tốn một trăm sáu mươi vạn. Ông làm là vì 
cái gì? Vì “lợi ích chúng sanh cúng dường”, ông làm chính là việc này, để mỗi 
một đồng tu đến đây nghe Kinh cảm thấy được đây là một loại hưởng thụ, đều 
có thể sanh pháp hỷ. Tôi nghe nói, hiện tại công trình này mới hoàn thành hai 
mươi phần trăm và đang nỗ lực thi công. Ông mua ghế ngồi mới, các vị ngồi có 
thoải mái hay không? Nếu không thoải mái thì nói với Lý Mộc Nguyên, loại 
ghế này ngồi không được thoải mái. Ông có tâm muốn cúng dường thì phải cố 
gắng cúng dường. Tóm lại ông làm là để tất cả mọi người sanh tâm hoan hỉ. 
Bạn xem, lần đầu tôi đến Singapore giảng Kinh ở đoàn Hoằng Pháp Thanh Niên. 
Khi đoàn mới vừa mới làm xong, tôi lần đầu giảng “Kinh Vô Lượng Thọ”, các 
đồng tu ngồi ghế tròn nhỏ, tôi xem thấy rất là đau lòng, nên nói với ông: “Không 
được! Mọi người ngồi nơi đó hai giờ đồng hồ, tôi thấy không chịu nổi”, cho 
nên sau đó mới đổi thành ghế dựa. Hiện tại dần dần càng đổi càng tiến bộ, càng 
đổi càng tốt hơn, nơi chốn thì càng ngày càng đẹp. Trước kia không có máy 
lạnh, không có máy điều hòa, hiện tại đều có, mọi thứ ông đều không ngừng 
đang cải thiện. Vì sao vậy? Vì để lợi ích chúng sanh. 

Những đĩa ghi hình mà chúng ta đã giảng ngay tại hiện trường, chúng ta 
lập tức cho vệ tinh phát sóng. Hiện tại, đài truyền hình đang phát sóng tiết mục 
của chúng ta. Mỗi một ngày chúng ta phát sóng một giờ đồng hồ. Toàn đảo Đài 
Loan, kể cả Bắc Mỹ châu, Hoa Kỳ, Canada, Panama, Mexico, những khu vực 
này đều có thể xem thấy, đều có thể thâu nhận được, cho nên thính chúng không 
chỉ có các vị ở nơi đây mà còn rất nhiều, rất nhiều. Ba tuần lễ trước, đài truyền 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

199

hình phát thanh Hạ Uy Di cũng bắt đầu phát sóng. Cho nên trong tương lai, sự 
truyền bá Phật pháp nhất định phải lợi dụng khoa học kỹ thuật cao, lợi dụng vệ 
tinh, truyền hình, đường truyền internet, hiện trường giảng Kinh của chúng ta 
được truyền đi rất nhanh, phổ biến đến toàn thế giới. Trên đường truyền internet, 
ở bất cứ quốc gia, khu vực nào có vi tính thì đều có thể thâu nhận được. Tôi 
nghĩ, một vài năm nữa, trong màn hình vi tính không chỉ có văn tự mà còn có 
hình, có âm thanh, chỗ này còn thù thắng hơn so với phát sóng truyền hình vệ 
tinh. 

Làm thế nào đem Phật pháp giới thiệu cho đại chúng, đó là việc mà mỗi 
một đồng tu chúng ta phải cố gắng nỗ lực mà làm. Bạn có thể đem tin tức giảng 
Kinh bên đây nói cho thân bằng quyến thuộc của bạn, họ biết được rồi họ cũng 
sẽ đến nghe. Họ nghe Kinh, nghe pháp, tương lai họ làm Phật là bạn đã độ họ 
rồi. Bạn là người giới thiệu là bạn đã độ họ. Do đây có thể biết, phổ độ chúng 
sanh là việc mà mỗi một người chúng ta đều có thể làm, hơn nữa đây là việc rất 
dễ làm, không khó khăn. Phương pháp để làm thì rất nhiều. Singapore bên đây 
có rất nhiều Bồ Tát có trí tuệ thông minh. Bạn xem, họ làm quảng cáo trên áo, 
cũng là bố thí cúng dường các vị, phía sau áo có câu “A Di Đà Phật”, phía trước 
cũng có “A Di Đà Phật”. Bạn mặc lên trên người, đi qua trên đường, không biết 
là đã độ được bao nhiêu người. Họ xem thấy câu “A Di Đà Phật”, một khi nghe 
qua tai, mãi đã trồng thiện căn. Những người đó thảy đều được bạn độ rồi, vô 
cùng là hi hữu khó được. Đương nhiên trong đó quan trọng nhất là phải bồi 
dưỡng nhân tài về sau. Phật pháp không thể đến chúng ta thì bị đoạn tuyệt. 
Chúng ta nhất định phải toàn tâm toàn lực bồi dưỡng nhân tài về sau. 

Việc bồi dưỡng nhân tài về sau, ở Singapore làm được rất tích cực. Từ 
năm trước bắt đầu mở lớp bồi dưỡng, đến khóa trước là chúng ta đã mở được 
ba khóa. Ba khóa này rất thành công, nhưng đáng tiếc là thời gian hơi ngắn một 
chút. Từ khóa này, chúng ta mở lớp chuyên “Hoa Nghiêm”. Nguyên bản thì 
chúng ta dự tính “Kinh Hoa Nghiêm”, bộ Kinh lớn này ở trong lớp học chúng 
ta đã bắt đầu khai giảng. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

200

Hiện tại rất nhiều đồng tu đều biết “Hoa Nghiêm” hay, “Hoa Nghiêm” rất 
có ý nghĩa, có nghĩa lý rất sâu. Mấy ngày qua tôi giảng “Lễ kính chư Phật, 
“Xưng tán Như Lai”, “Quảng tu cúng dường”, đó đều là ở trong “Hoa Nghiêm”. 
Đạo lý rất sâu, hơn nữa còn liên quan mật thiết với đời sống chúng ta. Sau khi 
học rồi, về nhà lập tức liền dùng được ngay, dùng ngay trong cuộc sống của 
bạn, dùng trong công việc của bạn, dùng ở nơi đối nhân xử thế của bạn. Cho 
nên, chúng ta quyết định giảng “Kinh Hoa Nghiêm” tại nơi đây, để mọi người 
đều có cơ hội được nghe. Nghe băng đĩa thì không bằng như hiện trường, băng 
đĩa thì kém rất xa so với hiện trường. Các vị có biết kém ở chỗ nào không? Đó 
là từ trường không giống nhau. Các vị đến ngồi tại nơi đây hai giờ đồng hồ, 
đích thân cảm thụ Phật quang phổ chiếu, vô lượng thiện thần vây xung quanh 
chúng ta, cho nên từ trường này thuần thiện, không ác. Bạn ở ngay nơi đây tâm 
địa thanh tịnh, tâm khai ý giải, vậy thì làm sao giống nhau được? Bạn ngồi ở 
trước máy truyền hình lắng nghe, bạn không dễ gì khai ngộ, còn tại hiện trường 
dễ dàng khai ngộ. Tại hiện trường, sức mạnh Phật lực gia trì rất lớn, tôi - người 
giảng được Phật lực gia trì, các vị - người nghe cũng được Phật lực gia trì, cũng 
như trên “Kinh Địa Tạng” đã nói: “Đại viên mãn quang minh vân”, ở trên đỉnh 
đầu chúng ta, cho nên đến nơi đây thì người người đều có thể sanh tâm hoan hỉ. 

Việc bồi dưỡng nhân tài, chúng ta chọn lấy phương pháp cũ của Trung 
Quốc. Phương pháp cũ là như thế nào? Là từ ngay trong thính chúng, ai chân 
thật phát tâm muốn học giảng Kinh thì đến báo danh tham gia giảng tiểu tòa. 
Việc bồi dưỡng nhân tài là như vậy mà bồi dưỡng. Bạn đến tham gia giảng tiểu 
tòa, tập giảng lại mà không cần nghe lại băng đĩa của tôi. Tại hiện trường buổi 
tối hôm nay bạn nghe giảng rồi, ngày mai bạn đem những gì tôi giảng tối hôm 
nay giảng lại một lần. Khi bạn nghe Kinh, bạn cũng có thể viết bút ký. 

13Vậy bạn phải tập giảng lại đến trình độ nào vậy? Buổi tối, tôi ở đây giảng 
hai giờ đồng hồ, sáng sớm ngày hôm sau, bạn đem tất cả những gì tôi đã giảng 
trùng tuyên giảng lại một lần. Nếu bạn có thể giảng được một giờ thì đạt chuẩn, 

13 Bắt đầu đĩa 14



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

201

bạn có thể học giảng Kinh. Nếu như không giảng được một giờ đồng hồ thì bạn 
nên cố gắng mà nghe Kinh, không nên học giảng Kinh. Tiêu chuẩn này của tôi 
là hạ thấp xuống rất nhiều, hạ đến phân nửa. Thời xưa, lão sư không hề chịu 
giảm bớt, yêu cầu của lão sư là sau khi bạn có năng lực nghe rồi, ngày hôm sau 
có thể giảng lại được ít nhất là tám mươi phần trăm,  không dựa vào băng ghi 
âm, băng ghi hình, mà dựa vào sức nhớ của bạn, dựa vào lý giải của bạn, phải 
có năng lực này thì mới đưa bạn ra để bồi dưỡng cho bạn, để bạn làm pháp sư 
giảng Kinh. Trong bốn chúng đồng tu, ai có năng lực này đều có thể phát tâm 
học giảng Kinh, không nhất định phải là người xuất gia, đồng tu tại gia cũng 
đều có thể phát tâm. Hiện tại chúng ta có rất nhiều giảng đường có thể giảng, 
Cư Sĩ Lâm có thể giảng, Chùa Trúc Lâm cũng có thể giảng, Pháp Luân Xã cũng 
có thể giảng. Cư sĩ Lý Mộc Nguyên nói với tôi, qua hai hôm, dường như ở 
Quang Minh Sơn tôi có ba lần diễn giảng, dần dần sẽ có rất nhiều nơi để giảng. 
Ở khu vực này có phước, Phật pháp trên toàn thế giới, chỉ có Singapore là chánh 
pháp hưng vượng, đó là phước báo của khu vực này. Thế gian này có tai nạn 
lớn, nhưng khu vực này thì không bị tai nạn, chư Phật bảo hộ, chân thật là Phật 
quang chiếu lấy khu vực này, đương nhiên phải dựa vào thiện tâm của bốn 
chúng đồng tu chúng ta mà đến hộ trì.

Về việc học giảng Kinh, ngày trước tôi đã nói qua rất nhiều, có lẽ các vị 
đã nghe qua, nhưng sau khi nghe rồi thì sớm đã quên mất. Pháp sư mới học lên 
đài giảng Kinh cũng giống như là trồng cây vậy, đó là cây mới trồng, phải cố 
gắng tưới nước, cố gắng bồi dưỡng. Làm thế nào chăm sóc, làm thế nào bồi 
dưỡng? Khi họ lên đài giảng Kinh, các vị phải đến nghe, ở trên đài họ nhìn thấy, 
“Ồ! Có rất nhiều người đến nghe như vậy, đại khái ta giảng cũng không tệ”, 
thì họ liền có tín tâm. Nếu như họ nhìn thấy phía trước chỉ có một hai hàng, 
phía sau thì không có người nào, vậy thì tín tâm tiêu mất, mất đi lòng tự tin, họ 
lập tức thoái tâm, hứng thú học tập của họ sẽ không được phát khởi. Cho nên 
nhất định phải có người đến nghe, giảng không hay cũng phải đến nghe. Họ 
giảng xong rồi cũng vỗ tay cổ vũ họ, làm cho họ hoan hỉ, làm cho họ có tín tâm, 
làm cho họ biết có nhiều thính chúng đến như vậy, bức họ phải lên đài giảng, 
bức họ phải cố gắng nỗ lực học tập. Nếu họ không cố gắng nỗ lực học tập, lần 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

202

sau giảng tệ hơn lần trước thì thính chúng sẽ ít đi, không còn nữa, vậy thì họ sẽ 
rất xấu hổ. Thính chúng không những nên nghe mà còn phải khích lệ họ, hơn 
nữa còn phải cố gắng phê bình, giúp đỡ họ cải tiến. Có chỗ nào họ giảng không 
hay, có chỗ giảng hàm hồ, có chỗ giảng sai, có chỗ giảng không hiểu hoặc có 
chỗ nào chúng ta sanh nghi hoặc thì đều phải nêu ra, giúp đỡ họ không ngừng 
cải tiến, như vậy mới là chân thật bồi dưỡng pháp sư trẻ tuổi. Cho nên, pháp sư 
mới học lên giảng đài nhất định phải biết, thính chúng ngồi bên dưới đều là lão 
sư, đều là giám học, không được xem họ là thính chúng, học trò ở trên giảng 
đài, thầy giáo thì ngồi ở phía dưới, bên dưới thảy đều là thầy giáo. Dùng tâm 
báo ân để giảng, tâm cung kính để giảng, dùng tâm khiêm tốn để học giảng thì 
chúng ta mới có thể có thành tựu. Như vậy bạn đến nghe họ giảng thì công đức 
của bạn sẽ lớn, bạn thay Tổ sư đại đức, thay chư Phật Bồ Tát bồi dưỡng nhân 
tài tiếp nối huệ mạng Phật về sau. Cho nên, bạn đến nghe pháp sư học giảng 
Kinh giảng, công đức sẽ rất lớn, còn lớn hơn so với nghe tôi giảng Kinh. Cơ 
duyên này vô cùng hi hữu, toàn thế giới chỉ có Singapore có. Ngoài nơi này ra, 
bạn đến nơi đâu để tìm? Không tìm được cơ hội này, cho nên các vị đồng tu 
phải cố gắng nắm lấy. Ngày ngày họ ở nơi đây giảng Kinh, các vị ngày ngày 
đến nơi đây tu pháp cúng dường, thành tựu nhân tài tiếp nối Phật pháp, thành 
tựu chánh pháp cửu trụ thế gian. 

Thứ ba, “Nhiếp thọ chúng sanh cúng dường”

Điều này cũng không dễ. Chính mình cần phải có đức hạnh, có tu trì, có 
học vấn thì bạn mới có thể “nhiếp thọ” lòng người. Nếu dùng lời hiện tại mà 
nói, nhiếp thọ chính là họ có một năng lực rất mạnh có thể thu phục lòng người, 
người hiện tại, người buôn bán đều gọi là tâm lý học. Làm thế nào nắm lấy tâm 
lý của quần chúng, làm thế nào có thể hiểu rõ được tâm lý của chúng sanh, dẫn 
dắt họ quay về chánh pháp, đó chính là trong Phật pháp gọi là “nhiếp thọ chúng 
sanh cúng dường”. Hay nói cách khác, loại cúng dường này thực tế ra là thay 
thế tất cả chư Phật tiếp dẫn chúng sanh (đặc biệt trong Tịnh Độ tông gọi là tiếp 
dẫn), chúng ta phải tiếp dẫn tất cả chúng sanh quy hướng Tịnh Độ, chỉ có pháp 
môn này là một đời quyết định được độ. Không những bạn phải tiếp dẫn, phải 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

203

khuyên bảo đối với những người bạn đã quen biết, mà đối với tất cả chúng sanh 
cũng phải tiếp dẫn họ, cũng phải dẫn dắt họ. Hiện tại trong nhà của bạn, trong 
các chung cư lớn có rất nhiều chúng sanh (chuột, gián, ruồi, muỗi ... đều là 
chúng sanh), bạn đều phải nên giáo hóa chúng niệm Phật, khuyên bảo chúng xả 
bỏ thân súc sanh, cái thân đó rất khổ, khuyên bảo chúng nó niệm Phật cầu sanh 
Tịnh Độ. Đối với tất cả động vật chúng ta còn phải như vậy thì đối với người 
đương nhiên càng phải thương yêu. 

Chúng ta dùng phương pháp gì để nhiếp thọ chúng sanh? Dùng Phật tượng, 
Phật hiệu. Hiện tại máy niệm Phật rất phổ biến, người niệm Phật chúng ta, câu 
Phật hiệu ở trong nhà 24 giờ không gián đoạn. Nếu bạn nói “người trong nhà 
tôi không tin Phật, người trong nhà phản đối tôi niệm Phật”, đó là vì chính bạn 
tu chưa được tốt. Theo lý mà nói, học trò của A Di Đà Phật rất được tất cả chúng 
sanh hoan nghênh. Bạn là học trò của A Di Đà Phật mà không được mọi người 
hoan nghênh thì nhất định có vấn đề. Bạn phải cố gắng mà phản tỉnh, cố gắng 
kiểm điểm, nhất định là chính chúng ta làm không được đúng như pháp. Nếu 
chính mình làm được đúng y như lý, như pháp thì làm gì có chuyện không được 
người hoan nghênh chứ? Nhất định nhận được người nhà hoan nghênh. Đại khái 
việc lễ kính này đối với người trong nhà của bạn, bạn làm không được tốt, “tôi 
học Phật rồi, nhất định tương lai tôi sẽ vãng sanh làm Phật. Các người không 
học Phật đều có tội, tương lai đều phải đọa địa ngục”, vậy làm sao bạn có thể 
cùng sống hòa thuận được với người nhà của bạn chứ? Oan gia đối đầu, vậy thì 
không thể được, nhất định phải tu lễ kính. Ngày trước chưa học Phật nên không 
hiểu được cung kính; hiện tại học Phật rồi, đối với tất cả người lớn người nhỏ 
trong nhà, bạn đều chân thành cung kính thì bạn mới thật học Phật, thật đã thay 
đổi, vậy thì người cả nhà của bạn làm gì mà không hoan hỉ, làm gì mà không 
tiếp nhận chứ? Ngày trước không biết tán thán người khác, hiện tại biết tán thán 
người khác; người trong nhà có lỗi lầm tuyệt đối không nhắc đến, không nên để 
trong lòng; người nhà có gì tốt thì phải khen ngợi, vậy thì vận khí của cả nhà 
bạn thật có thể thay đổi. Nhà nhà đều làm như vậy thì liền thay đổi được tập 
quán của xã hội. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

204

Thế nào là cúng dường? Cúng dường là phục vụ, nhiệt tâm vì gia đình 
phục vụ, trong nhà có rất nhiều người già trẻ lớn nhỏ, vì họ mà phục vụ, chăm 
sóc đời sống đi lại cho họ, đó chính là cúng dường. Chúng ta dùng thể lực, dùng 
lao tác để phục vụ, đó cũng là tài cúng dường. Tài có nội tài, ngoại tài, chỗ này 
gọi là nội tài. Nội tài còn thù thắng hơn so với ngoại tài. Dùng trí tuệ của chúng 
ta để nâng cao mức sống của gia đình, mong muốn người cả nhà trải qua được 
hạnh phúc hơn, an vui hơn, vậy chính là bạn đang dùng pháp cúng dường. Bạn 
dùng trí tuệ để tư duy làm thế nào thay đổi hoàn cảnh trong nhà, khiến cho làm 
việc thì an tâm làm việc, nỗ lực làm việc, chăm chỉ làm việc; đi học thì nỗ lực 
học tập, chăm chỉ học tập, chân thật là một gia đình mỹ mãn. Mở rộng ra chính 
là xã hội hài hòa, xã hội bình yên. Đó thảy đều là ở trong sự cúng dường. Nếu 
như chúng ta không làm được, chỉ một mực trách cứ người khác thì là sai lầm. 
Bạn chân thật tu học đúng lý, đúng pháp thì quyết định có thể nhiếp thọ chúng 
sanh. Nhiếp thọ là gì? Khiến cho người ngưỡng mộ, khiến người noi theo, làm 
cho người tự động tự phát, hy vọng đến học tập với bạn, đến thỉnh giáo với bạn, 
đó chính là nhiếp thọ có sức mạnh. Cho nên chúng ta phải chân thật làm đến 
“nhiếp thọ chúng sanh cúng dường”, nhất định phải làm một tấm gương tốt cho 
chúng sanh thấy, làm một tấm gương tốt cho xã hội. 

Thứ tư, “Đại chúng sanh khổ cúng dường” 

Trên Kinh Phật đã nói, thọ dụng của cả một đời của tất cả chúng sanh đều 
là tự làm tự chịu, làm gì người khác có thể thay thế chứ? Không ai có thể thay 
thế cho ai. Thế nhưng ngay trong không thể thay thế cũng có gần giống như 
thay thế, chúng ta phải nỗ lực làm. 

Chư Phật Như Lai, Pháp Thân Đại Sĩ đã siêu việt mười pháp giới, vì sao 
các Ngài còn trở lại mười pháp giới, còn trở lại sáu cõi, thậm chí còn trở lại ba 
đường? Tùy loại hóa thân, như trong Phổ Môn Phẩm đã nói, đáng dùng thân gì 
để độ, Ngài liền hiện thân đó để độ; đáng dùng thân người để độ, Ngài liền hiện 
thân người; đáng dùng thân Phật để độ, Ngài liền thị hiện thân Phật; đáng dùng 
thân súc sanh để độ, Ngài liền hiện thân súc sanh để độ; thậm chí đáng dùng 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

205

thân cỏ cây để độ, thì Ngài liền hiện thân cỏ cây. Thí dụ, Phật Bồ Tát đến thế 
gian này thọ thân người, cũng trụ thế mấy mươi năm, như Thích Ca Mâu Ni 
Phật là một thí dụ hay, Ngài trụ thế 80 năm, giảng Kinh nói pháp cho chúng ta 
nghe 49 năm. Khi Thế Tôn Ngài còn ở đời, tình hình đời sống giống y như 
chúng ta, thậm chí còn khổ cực hơn chúng ta, mỗi ngày Ngài phải đi ra ngoài 
khất thực. Đời sống khổ như vậy Ngài có thể không cần phải chịu, thế nhưng 
Ngài bằng lòng nhận chịu đời sống này, làm ra một tấm gương để cho chúng ta 
xem, thay chúng sanh chịu khổ, đều là khiến cho tất cả chúng sanh giác ngộ. 
Chúng sanh mê hoặc điên đảo ở trong thế gian này không hiểu rõ chân tướng 
sự thật, ngày ngày tranh danh đoạt lợi, tạo tác vô lượng vô biên tội nghiệp, về 
sau rơi vào ba đường chịu khổ, bạn nói xem có oan uổng không? Cho nên, Thế 
Tôn vì chúng ta thị hiện. Bạn xem, người ta muốn danh, muốn quyền lực, muốn 
địa vị, Ngài là một vương tử thì có thứ nào mà Ngài không có chứ? Địa vị của 
Ngài là quốc vương; quyền lực của Ngài là lớn nhất trong một nước, không ai 
có thể so sánh với Ngài; tiền của của Ngài, người xưa thường hay nói: “Quý vi 
thiên tử, phú hữu tứ hải”, ai có thể so bì được? Người khác muốn tranh, Ngài 
thì đã có rồi, đã đầy đủ rồi, Ngài xả bỏ, thảy đều buông bỏ. Đó chính là nói với 
chúng ta, những thứ đó đều là giả, không phải là thứ tốt. Thứ nào là thật, thứ 
nào là thứ tốt vậy? Tu hành! Ngài chân thật làm ra một tấm gương tốt, dạy bảo 
chúng ta nhìn thấu, buông bỏ. Nếu như chính Ngài không làm được, mà dạy 
chúng ta nhìn thấu buông bỏ thì làm sao chúng ta chịu tin tưởng? Ngài chẳng 
những đã làm được, mà còn làm đến được viên mãn, chúng ta tin tưởng là chúng 
ta học tập một tấm gương tốt. 

Ngày nay, trong đồng tu chúng ta cũng có không ít người giàu có. Nếu 
như bạn có thể đem đời sống giàu có của chính mình hạ thấp xuống một bậc, 
bạn đem những tiền của này đi bố thí, đi giúp đỡ những chúng sanh khổ nạn, 
đời sống của bạn hạ xuống một bậc thì khổ rồi, là thay chúng sanh chịu khổ. 
Như cư sĩ Liễu Phàm trong “Liễu Phàm Tứ Huấn” có một đoạn ghi chép là vợ 
của Viên Liễu Phàm mỗi năm vào mùa đông thì may áo bông, áo len cho con 
cái. Ông liền nghĩ người nghèo rất nhiều, mùa đông người không có áo để mặc 
rất nhiều, nên ông đem áo bông bán đi để làm áo gòn, vậy thì một bộ có thể đổi 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

206

được ba bốn bộ, người trong nhà cũng không thiếu, dư ra thì có thể bố thí cho 
người khác, thay khổ cho chúng sanh. Cho nên, chính chúng ta ở trong cuộc 
sống nên tiết kiệm một chút, chịu khổ một chút để có thể giúp đỡ chúng sanh 
một chút. Thường hay giữ tâm này chính là thay chúng sanh chịu khổ. Chúng 
ta phải thường nghĩ đến thế gian có rất nhiều người khổ. Đời trước chúng ta tu 
được một chút phước, không nên ở ngay trong đời này hưởng hết phước. Phải 
biết được không ngừng tiếp tục tu phước thì phước báo của chúng ta không 
cùng tận, phước báo này sẽ kéo dài. 

Vào thời xưa, Ấn Độ, Trung Quốc, đệ tử nhà Phật không luận tại gia hay 
xuất gia, rất nhiều người tu khổ hạnh. Không phải họ không thể cải thiện đời 
sống của họ, mà chính là mỗi niệm của họ nghĩ đến thế gian vẫn còn có nhiều 
chúng sanh khổ. Trong số người xuất gia đầu năm dân quốc, Lão hòa thượng 
Hư Vân, Đại Sư Ấn Quang là những tấm gương tốt của người xuất gia chúng 
ta. Hai vị đại đức này đều rất tuyệt vời, tín đồ của các Ngài thật quá nhiều. Tín 
đồ cúng dường đối với các Ngài rất là phong phú, thế nhưng Lão hòa thượng 
Hư Vân chưa từng may một bộ quần áo mới nào. Chúng ta đã xem thấy rất 
nhiều hình chụp của Lão hòa thượng, quần áo mặc trên người đều là đắp vá rất 
nhiều chỗ. Tôi chưa thấy trên tấm hình nào của Ngài mà quần áo không có đắp 
vá, chứng tỏ là Ngài không hề may một bộ quần áo mới. Quần áo mới của Ngài 
có hay không? Có rất nhiều. Tín đồ vừa nhìn thấy Lão hòa thượng mặc quần áo 
rách thì lập tức đưa quần áo mới đến, chất liệu tốt, thợ may đẹp, kỹ thuật may 
cao. Lão hòa thượng cũng không xem qua, đợi tín đồ đi rồi, Lão hòa thượng 
liền đem đi cúng dường người sơ học, vì người mới tu không có người cúng 
dường. Lão hòa thượng vẫn mặc đồ rách cũ, chịu khổ thay cho chúng sanh. 
Ngài thật làm. Đại Sư Ấn Quang được cúng dường cũng nhiều, Đại Sư đem tất 
cả đồ cúng dường đi làm công việc hoằng pháp lợi sanh. Cả đời của Đại Sư 
Ngài chỉ làm việc như vậy, thật gọi là một môn thâm nhập. Ngài ở chùa Báo 
Ân - Tô Châu thành lập một Hoằng Hóa Xã, dùng lời hiện tại mà nói, chính là 
nơi lưu thông Kinh Phật, đem tiền cúng dường của mười phương làm thành tiền 
vốn, in sách tặng cho, đến khắp nơi kết duyên với người. Sách của Hoằng Hoá 
Xã in rất đẹp, có thể gọi là sách thiện, hiệu đính rất kỹ lưỡng, rất ít chữ sai, in 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

207

rất rõ ràng, khổ sách rất rộng, rất đẹp mắt. Cả đời Ngài chỉ làm một việc như 
vậy. Làm sao chúng ta biết được? Khi Ngài làm “Hộ Quốc Tức Tai Pháp Hội” 
ở Thượng Hải, trong lúc diễn giảng có nhắc đến phương bắc có tai nạn, Ngài 
trích ra từ trong tài khoản in Kinh ba ngàn tiền đại dương đi cứu trợ. Tiền cứu 
trợ của Ngài là lấy từ trong quỹ in Kinh. Do đây có thể biết, tất cả tiền của Ngài, 
từng li từng tí đều đem đi in Kinh bố thí, không hề đem đi làm việc khác. Đời 
sống của Lão hòa thượng vẫn giống y như mọi người, không hề cải thiện đời 
sống, không hề có việc muốn ăn một chút gì đó ngon hơn, không hề may một 
bộ đồ mới nào, cũng không hề chỉnh lý hoàn cảnh nơi ở của chính mình chút 
nào. Không phải Ngài không có tiền, không phải không có người cúng dường 
Ngài. Có! Nhưng vẫn trải qua ngày tháng cực khổ như vậy là Ngài thay chúng 
sanh chịu khổ, vĩnh viễn không quên thay chúng sanh chịu khổ. Ta giảm bớt 
một phần hưởng thụ, liền giảm bớt một phần chúng sanh khổ. Đó đều là việc 
chúng ta nên học tập. Chúng ta thường giữ tâm như vậy, thường hay làm những 
việc như vậy, thì đời đời kiếp kiếp chúng ta sẽ không có khổ nạn. Quả báo là 
như vậy, bạn có thể thay chúng sanh chịu khổ thì làm sao bạn có thể khổ?

Hiện tại xã hội này có nhiều người khổ nạn, nhất là những người cùng khổ 
bị bệnh càng đáng thương. Người bị bệnh tương đối đáng thương, cho nên có 
không ít đoàn thể tôn giáo làm công việc từ thiện, xây bệnh viện, bố thí thuốc 
men, đây là việc tốt. Xã hội hiện đại giàu có, dự phòng đối với bệnh tật, mỗi 
một người đều chú ý đến, cho nên quốc gia đối với nhân dân có chăm sóc, điều 
trị. Mỗi chúng ta cũng sẽ có một ít tài vật để dự bị khi bị bệnh, khi có khổ nạn 
thì dùng. Người chân thật thông minh thì đem những tiền này bố thí hết, đem 
phí chuẩn bị thuốc thang của ta bố thí cho những người bệnh đó. Những tài vật 
dự bị khi có cấp nạn cũng đều đem đi cứu nạn hết. Có lẽ bạn muốn hỏi, đến khi 
chính mình bị bệnh thì phải làm sao? Xin nói với các vị, nhất định bạn sẽ không 
bị bệnh. Vì sao vậy? Vì phí thuốc men bạn bố thí hết rồi. Phí thuốc men của 
bạn để ở nơi đó thì nhất định bạn sẽ bị bệnh, không bị bệnh thì tiền đó làm sao 
dùng? Cho nên bạn không thể không bị bệnh. Bạn muốn chuẩn bị số tiền để 
phòng tương lai khi có tai nạn thì bạn nhất định gặp nạn. Phật pháp nói rất hay: 
“Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. Bạn không có bệnh mà bạn nghĩ bệnh thì 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

208

phải bị bệnh; không có nạn, muốn chuẩn bị tương lai có nạn, cho nên tai nạn 
cùng tật bệnh của bạn nhất định không thể tránh khỏi. Nếu bạn đem đi bố thí 
hết, trong lòng thản nhiên, bạn cũng sẽ không gặp nạn, cũng sẽ không bị bệnh, 
bạn thấy tự tại dường nào. Tại vì sao không đem nó xả hết?

Hôm nay tôi giảng cho bạn nghe “trồng nhân như thế nào thì bạn sẽ gặp 
quả báo như thế đó”, nhất định sẽ không hề sai biệt. Cho nên, chúng ta phải 
hiểu được thay chúng sanh chịu khổ. Nếu chúng ta có thực lực thì tận hết sức 
mà làm. Đặc biệt là chúng sanh cử thế ngày nay, bạn phải nên biết, khổ nạn lớn 
nhất là không nghe được Phật pháp, bao gồm trong tất cả khổ nạn của chúng 
sanh, không có khổ nạn nào lớn hơn so với khổ nạn không nghe được Phật pháp. 
Nếu nghe được Phật pháp thì họ giác ngộ, không nghe Phật pháp thì vĩnh viễn 
mê hoặc điên đảo, ngày tháng của họ càng ngày càng khổ, càng mê càng sâu. 
Cho nên, hôm nay chúng ta bố thí Phật pháp, đó chính là một trong những điều 
thay chúng sanh chịu khổ thù thắng nhất. Nếu có thực lực thì xây đạo tràng, 
thỉnh pháp sư giảng Kinh nói pháp, giúp đỡ chúng sanh một phương này phá 
mê khai ngộ, lìa khổ được vui. Bạn nói xem, việc này quan trọng dường nào! 
Phải làm đạo tràng như thế nào vậy? Phải làm một đạo tràng mô phạm, đạo 
tràng thúc đẩy giáo dục của Phật Đà; đạo tràng này không làm Kinh sám, không 
làm pháp sự, không làm pháp hội. 

Đạo tràng Tịnh tông của chúng ta là thuần Tịnh tông, buổi tối giảng Kinh, 
ban ngày niệm Phật. Có lẽ các vị muốn hỏi, đạo tràng mà không có làm pháp 
hội, không có pháp sự, thì thu nhập phải làm sao? Nếu như bạn chân thật muốn 
làm như vậy mà bạn bị chết đói thì chúng ta không cần phải tin Phật, như vậy 
Phật pháp là giả. Bạn chân thật tu hành đúng pháp, không cần phải đi phan 
duyên một người nào, không cần phải đi nịnh bợ một người nào, không cần 
phải xin tín đồ một xu nào, nếu như bạn chết đói thì vị thần hộ pháp thứ nhất 
trong Phật pháp là Bồ Tát Vi Đà phải bị cách chức để điều tra. Đây là thật, 
không phải là giả. Cho nên, đạo tràng này nhất định được chư Phật hộ niệm, 
long thiên thiện thần bảo hộ. Tuy là bạn không thể dư giả, nhưng đời sống của 
bạn quyết định không có vấn đề, đó là việc nhất định. Lương thực của bạn hết 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

209

rồi thì Bồ Tát Vi Đà sẽ tìm một số người đưa lương thực đến cho bạn, không 
thể để cho bạn thiếu hụt, không thể để cho bạn đói khát, cũng không thể để cho 
bạn lạnh rét. Chỉ cần bạn một lòng niệm Phật thì tốt, một lòng làm đạo thì tốt, 
danh vọng lợi dưỡng thảy đều buông bỏ, tâm địa thanh tịnh - bình đẳng - giác, 
đó gọi là đạo tràng chánh pháp. Nếu các vị có thể xây dựng một đạo tràng như 
vậy thì đó là đạo tràng mô phạm. Không luận đạo tràng lớn hay nhỏ, ở trong đó 
cộng tu, bốn chúng đồng tu đều có thể tuân theo sáu phép hòa kính, thì đạo tràng 
này của bạn là một đạo tràng đệ nhất thế gian, công đức đó thù thắng không gì 
bằng. Bạn đem phước báo của chính bạn giảm ít đi một phần để xây dựng đạo 
tràng như vậy, lễ thỉnh pháp sư đến giảng Kinh nói pháp, lãnh đạo đại chúng 
niệm Phật, như vậy thì giải hành tương ưng, chân thật là thay chúng sanh chịu 
khổ. Cho nên chính mình có phước thì không nên ở ngay trong đời này tận 
hưởng hết phước báo của mình, hưởng hết rồi thì đời sau sẽ không còn phước 
báo nữa. Nếu như bạn hiểu được tu phước như vậy, phước báo đời sau sẽ không 
thể nghĩ bàn. 

Thứ năm, “Cần tu thiện căn cúng dường” 

Điều này là then chốt. Thiện căn chính là tất cả thiện pháp từ ở nơi gốc 
này mà sanh ra, nên gọi là thiện căn. Thiện căn là gì vậy? Trên Kinh Phật nói, 
thiện căn của thế gian pháp có ba điều là không tham, không sân, không si, 
chúng ta phải nỗ lực mà tu. Trái ngược lại là tham-sân-si, gọi là ba độc phiền 
não. Có những thứ này thì thật bất an, trong lòng của bạn có tham-sân-si, có ba 
độc, hiện tại chúng ta gọi là bệnh độc. Đó là bệnh độc nghiêm trọng nhất, bao 
gồm tất cả bệnh độc thế gian này đều không lợi hại bằng thứ này. Bệnh độc thế 
gian có nghiêm trọng hơn thì nhiều nhất chỉ là chết một mạng này mà thôi. Sinh 
mạng này của bạn không thể sống nữa thì có gì đáng sợ đâu, chỉ là một việc nhỏ 
thôi. Bệnh độc tham-sân-si này rất phiền phức, quả báo của tham là ở đường 
ngạ quỷ, quả báo của sân hận là ở đường địa ngục, quả báo của ngu si thì ở 
đường súc sanh, bạn nói xem, phiền phức này có lớn hay không? Bạn mất đi 
thân người thì không thể có được thân người, đi đến ba đường ác rồi, bạn mới 
biết được sự nghiêm trọng của thứ bệnh độc này. Trái ngược với ba thứ độc này 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

210

gọi là ba thiện căn. Do đây có thể biết, thế gian bao gồm tất cả tội ác chính là 
từ ba độc tham-sân-si sanh ra, và ngược lại, bao gồm tất cả việc thiện thế gian 
đều là từ không tham, không sân, không si mà ra. Chúng ta phải đoạn tham-sân-
si, cho nên Phật thường nói: “Cần tu giới-định-huệ, diệt trừ tham-sân-si”, đây 
là điều vô cùng quan trọng. 

Tham-sân-si ba độc phiền não, nếu như bạn không thể khống chế được, 
Tịnh Độ tông tuy là không bảo bạn đoạn phiền não, nhưng bảo bạn phải phục 
phiền não. Sức mạnh của câu A Di Đà Phật có thể áp chế được tham-sân-si, tuy 
có nhưng nó không thể khởi tác dụng, như vậy mới có thể đới nghiệp vãng sanh. 
Nếu như bạn có thể đem ba độc phiền não tiêu trừ, bạn vãng sanh Thế giới Tây 
Phương Cực Lạc chẳng phải là cõi Phàm Thánh Đồng Cư, mà mức độ thấp nhất 
là cõi Phương Tiện Hữu Dư, cao hơn nữa là đến cõi Thật Báo Trang Nghiêm. 
Bạn đến bên đó để thành Phật thì thời gian sẽ rất ngắn, không cần thời gian phải 
rất dài liền có thể đến thế giới phương khác để làm Phật. Ở Thế giới Cực Lạc 
tu hành thành tựu, sau đó đến thế giới phương khác để làm Phật. Đồng tu chân 
thật học Phật, đối với việc đoạn tham-sân-si phải hạ công phu, nhất định là cần 
tu giới-định-huệ. Nếu như ba chữ giới-định-huệ này các vị nghe dường như rất 
mơ hồ, không biết phải bắt tay vào từ chỗ nào, thì chúng ta cần phải từ nơi đề 
Kinh này giảng cho các vị nghe mới tương đối dễ dàng hiểu được. 

“Giới” chính là tâm thanh tịnh, “định” chính là bình đẳng, “huệ” chính 
là giác. Tâm thanh tịnh có thể phá tham, tâm bình đẳng có thể phá sân hận, giác 
có thể phá ngu si. Chỉ cần chúng ta ở ngay trong cuộc sống thường ngày, mỗi 
giờ mỗi phút lưu ý tâm địa thanh tịnh, tâm địa bình đẳng, giác mà không mê thì 
được. Đó chính là “cần tu thiện căn cúng dường”. Cho nên một người niệm 
Phật, bốn chúng đồng tu tu học Tịnh Độ, mỗi niệm đều phải tương ưng với 
thanh tịnh, bình đẳng, giác, như vậy thì tốt.

Thứ sáu, “Bất xã Bồ Tát nghiệp cúng dường” 

Sự nghiệp của Bồ Tát là gì? Hiện tại các vị không luận là làm một nghề 
nghiệp nào, chỉ cần bạn giác mà không mê thì nghề nghiệp đó của bạn, sự 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

211

nghiệp hiện tại đang làm đó chính là nghiệp của Bồ Tát. Sự nghiệp Bồ Tát cùng 
sự nghiệp của chúng ta không hề phân ra, là một, không phải hai. Chúng ta nêu 
ra một thí dụ, bạn mở một tiệm buôn bán, mỗi ngày bạn buôn bán, đó là sự 
nghiệp của bạn. Trước khi bạn chưa học Phật, mục đích mở ra tiệm này là để 
kinh doanh kiếm tiền, cái lợi này đều là của riêng mình. Hôm nay bạn học Phật 
rồi, làm Bồ Tát rồi, bạn mở tiệm này không phải vì chính mình, không vì mục 
đích kiếm lời, mà vì mục đích phục vụ đại chúng xã hội, vì thuận lợi mọi người, 
vậy thì tiệm đó của bạn chính là Bồ Tát nghiệp. Không luận là nghề nghiệp nào, 
chỉ cần ta lợi dụng nghề nghiệp này để phục vụ xã hội, lợi dụng nghề nghiệp 
này để phục vụ chúng sanh, khiến cho tất cả chúng sanh được thuận lợi thì sự 
nghiệp này gọi là Bồ Tát nghiệp. Phật Bồ Tát cùng chúng sanh khác biệt chính 
là ở một niệm này, không có khác biệt gì khác. Cho dù chúng ta còn trẻ, còn đi 
học ở trường, đi học thì là Bồ Tát học trò, người học trò này quan niệm là “ta 
phải cố gắng nỗ lực học cho thật tốt”, lấy được học vị, tương lai từ nơi nghề 
nghiệp này phát huy cái mà chính mình đã học, vì đại chúng xã hội phục vụ, vì 
tất cả chúng sanh phục vụ, không vì cá nhân chiếm danh lợi thì chúng ta là học 
trò Bồ Tát, chúng ta đi học là sự nghiệp Bồ Tát. Cho nên các vị phải nên hiểu, 
sự nghiệp Bồ Tát chính ở ngay trong đời sống hiện tại của chính mình, ở ngay 
trong nghề nghiệp trước mắt. Nếu như bạn là một người chủ gia đình, bạn gìn 
giữ gia đình này thì đó là sự nghiệp của bạn. Bạn có thể đem gia đình này sắp 
đặt được rất tốt, có điều, có lý, có trật tự, làm cho người cả nhà bạn trải qua 
được rất thoải mái, rất tự tại, rất hoan hỉ, gia đình này làm ra tấm gương tốt cho 
tất cả mọi gia đình, sẽ ảnh hưởng đến người hàng xóm của bạn, ảnh hưởng đến 
trong thôn của bạn thì bạn là người chủ Bồ Tát. Sự nghiệp của Bồ Tát không 
cần phải vào trong tự viện, mà chính ngay trong đời sống hiện tại của bạn, chính 
ngay trong công việc trước mắt của bạn, thậm chí đến đối nhân xử thế tiếp vật 
(hiện tại chúng ta gọi là thù đáp). Chỉ cần một niệm của bạn, mỗi niệm vì lợi 
ích chúng sanh, mỗi niệm vì giúp đỡ tất cả chúng sanh giác ngộ, dẫn dắt tất cả 
chúng sanh học Phật thì đều gọi là Bồ Tát nghiệp. 

Điều sau cùng, “Bất ly Bồ Đề tâm cúng dường” 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

212

Trong bảy điều này, điều đầu tiên và điều cuối cùng là quan trọng nhất. 
Khi vừa mở đầu và khi tổng kết, tâm Bồ Đề là tâm chân thật giác ngộ, tâm triệt 
để giác ngộ. Phật ở trong “Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh” giảng tâm Bồ Đề 
với chúng ta, thể của tâm Bồ Đề chính là chân tâm, là bản tánh của chính mình. 
Ai mà không có tâm Bồ Đề? Mỗi mỗi đều có tâm Bồ Đề, nhưng đáng tiếc là mê 
rồi. Mê rồi thì không gọi là tâm Bồ Đề, giác ngộ rồi thì tâm này gọi là tâm Bồ 
Đề, khác nhau chỉ ở giác - mê mà thôi. Bạn nhất định phải giác ngộ, không thể 
mê hoặc nữa. Thể của tâm Bồ Đề là tâm chân thành, đối với người, với việc, 
với vật nhất định phải dùng tâm chân thành, không thể dùng hư vọng, phải nói 
lời thành thật, không tự gạt mình, không gạt người. 

Hiện tại trong pháp luật của toàn thế giới đều chú trọng đến quyền riêng 
tư. Cá nhân có bí mật, không thể để cho người biết. Bí mật thì làm gì là việc tốt 
được? Chân thành, hoàn toàn phơi bày, không có chút gì bí mật! Bạn phải nên 
biết, bạn có bí mật thì bạn sống rất khổ sở, phải thường hay bảo mật thì rất khổ. 
Người không có bí mật thì sống rất tự tại, rất là thoải mái; không có bí mật, đối 
với bất cứ người nào cũng đều là trung thực, thành thật, quyết định không có 
che giấu. Ở Hoa Kỳ có các đồng tu trách tôi: “Pháp sư! Vì sao Ngài không có 
một chút bí mật nào hết vậy?”. Bí mật gì vậy? Tiền gởi ở trong ngân hàng, ngân 
hàng mà tôi gởi tiền mọi người đều biết, không một người nào không biết, nên 
họ nói: “Việc này không thể để cho người khác biết”. Tôi nói: “Tại sao không 
thể để cho người khác biết? Hơn nữa, số tiền đó cũng không phải của tôi, mà 
do mọi người cúng dường, tôi sẽ không dùng đến nó. Hiện tại chưa dùng thì 
phải để ở ngân hàng, lúc nào có việc dùng thì lấy ra để dùng, chính tôi từ trước 
đến giờ không dùng đến”. Hiện tại số tiền đó chi ra lớn nhất chính là tiền học 
bổng, ngoài ra, khi gặp được một số người khổ nạn thì tôi giúp cho họ. Lần 
trước ở Hồng Kông, Pháp sư Minh Tinh là học sinh khóa trước của chúng ta, 
ông nói ở quê hương ông có một học trò trẻ tuổi, tánh tình và học tập đều rất 
tốt, nhưng nhà cậu rất nghèo khổ, không đủ tiền đi học. Trường học bằng lòng 
miễn học phí cho cậu, thế nhưng sinh hoạt phí thì cậu không có. Tôi hỏi ông ấy, 
một tháng sinh hoạt phí phải tốn bao nhiêu tiền? Ông nói, hai trăm nhân dân tệ. 
Tôi liền bảo với ông ấy, nên cố gắng cho cậu ấy đi học, học thẳng đến đại học, 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

213

tất cả phí dụng của cậu ấy tôi trả. Một thanh niên tốt như vậy, chỉ vì hoàn cảnh 
sinh hoạt bức bách mà không thể đi học thì thật đáng tiếc. Khi cậu ấy học xong 
là một nhân tài của quốc gia, vì địa phương tạo phước. Cho nên, chúng ta đối 
với người là một mảng chân thành, nhất định không có một câu vọng ngữ. 

Tâm chân thành khởi tác dụng chính là thâm tâm cùng tâm đại bi. Thâm 
tâm là hiếu thiện, hiếu đức. Tâm đại bi là giúp cho tất cả chúng sanh. Đại từ đại 
bi, trong Tịnh tông chúng ta đã nói “hồi hướng phát nguyện tâm”. Tất cả công 
đức mà chính mình tu được, chính mình không cần hưởng thụ, bằng lòng cho 
tất cả chúng sanh hưởng thụ, bạn nói xem, tự tại dường nào, an lạc dường nào! 
Chúng ta xem thấy có rất nhiều người trải qua ngày tháng hạnh phúc, an vui, 
đó mới là an vui chân thật, hạnh phúc chân thật. 

Trên “Kinh Hoa Nghiêm”, Bồ Tát Phổ Hiền nói cho chúng ta nghe bảy 
loại pháp cúng dường. Chúng ta phải quảng tu, phải dùng tâm chân thành mà 
tu, tận tâm tận lực mà tu thì phước báo mà bạn có được cũng viên mãn giống 
như trên quả địa Như Lai vậy. 

*****************

14Chúng ta đang nói về cương lĩnh tu học của Bồ Tát Phổ Hiền, tức là 
“Mười Đại Nguyện Vương” mà người thông thường hay nói. Chúng ta không 
nói được tường tận, mà chỉ là giới thiệu khái lược qua.

Chúng ta biết được Thế giới Tây Phương Cực Lạc là pháp giới của Bồ Tát 
Phổ Hiền, hay nói cách khác, mỗi một người ở nơi đó đều là tu hạnh Phổ Hiền. 
Hiện tại, nếu như chúng ta đối với hạnh Phổ Hiền làm nhiều một chút, thời gian 
ta chuẩn bị đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc sẽ càng thân thiết, càng quen 
thuộc, không đến nỗi quá xa lạ. Không chỉ là như vậy, nếu như chúng ta ở ngay 

14 Bắt đầu đĩa 15



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

214

nơi đây có thể rất chăm chỉ, rất nỗ lực y theo Kinh giáo mà phụng hành, tương 
lai cầu nguyện vãng sanh cũng nhất định nắm chắc phần. Chúng ta không đến 
nỗi không có lòng tin, tuyệt đối không thể nói “tôi tương lai có đọa ác đạo hay 
không?”. Phổ Hiền hạnh nguyện đối với chúng ta mà nói sẽ rất là quan trọng. 
Buổi tối hôm nay, chúng ta sẽ nói về nguyện thứ tư, “sám hối nghiệp chướng”.

4. Nguyện thứ tư, “Sám hối nghiệp chướng” 

Chúng ta trước tiên phải nói rõ, cái gì gọi là nghiệp chướng? Nghiệp là 
tạo tác. Không những làm ác có chướng ngại, mà làm thiện cũng có chướng 
ngại, đó là đạo lý gì vậy? Làm ác thì quả báo của bạn ở ba đường ác là địa ngục, 
ngạ quỷ, súc sanh; nếu bạn làm thiện thì quả báo của bạn ở ba đường thiện là 
cõi trời, cõi người, cõi A Tu La. Tóm lại mà nói, bạn không thể ra khỏi ba cõi. 
Vậy chúng ta phải làm thế nào đây? Phật dạy chúng ta tu tịnh nghiệp. Cái gì gọi 
là tịnh nghiệp? Đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện mà không chấp trước thì gọi là 
tịnh nghiệp. Bạn có chấp trước thì nghiệp này không tịnh, liền sẽ sanh ra chướng 
ngại, cho nên nghiệp là tạo tác. Trong “Kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện”, 
Phật nói rất hay: “Chúng sanh Diêm Phù Đề khởi tâm động niệm đều là đang 
tạo tội”. Đó là thật, không hề giả, chúng ta không thể không thừa nhận, vì sao 
vậy? Bạn thử nghĩ xem, có chúng sanh nào khởi tâm động niệm mà không vì 
cái “Ta”? Mỗi niệm đều là vì “Ta”. Có cái “Ta” này thì phiền phức rất lớn, 
“Ta” chính là tội, “Ta” chính là nghiệp. Đồng tu mới học, nghe được cách nói 
này trên Kinh Phật có lẽ không cho là việc gì, vì từ xưa đến nay, trong và ngoài 
nước, có người nào mà không vì “Ta”? Trong dân gian Trung Quốc có câu 
ngạn ngữ: “Người không vì mình trời tru đất diệt”, dường như là khởi tâm động 
niệm là vì ta thì mọi người đều cho rằng đó là việc đương nhiên, là lý đương 
nhiên, làm gì có người không vì “Ta” chứ? Không vì “Ta” thì còn có thể được 
xem là người sao? Không sai! Không vì “Ta” không được xem là người, họ là 
Phật, là Bồ Tát, họ không phải là người. Cho nên, khi vừa vì “Ta” thì chân thật 
họ là người, đích thực là một chút cũng không sai, cõi người cũng như sáu cõi, 
họ không thể ra khỏi. Vì sao Phật phải nói cách nói này? Chúng ta phải hiểu rõ 
ý của Ngài, Phật nói với chúng ta: “Tất cả chúng sanh thật có chân ngã”. Cái 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

215

thân này là giả, không phải chân ngã; cái giả mới luân hồi trong sáu cõi, chân 
ngã nhất định không có luân hồi, không những không có luân hồi sáu cõi, ngay 
đến mười pháp giới cũng không có. Chân ngã ở nơi đâu vậy? Chân ngã ở nơi 
Pháp Giới Nhất Chân. Phật có chân ngã. Trong Đại Kinh nói, Phật có ba thân, 
mỗi người chúng ta cũng đều có ba thân. Bản thể của thân chúng ta chân thật là 
ta, là pháp thân. Cho nên, trên Kinh Phật nói: “Mọi người chúng ta tu hành đến 
trình độ tương đối, chúng ta liền chứng được pháp thân thanh tịnh”. Pháp thân 
thanh tịnh mới thật là “Ta”. Trong Thiền tông thường nói: “Bản lai diện mục 
trước khi cha mẹ sanh ra”, bản lai diện mục trước khi cha mẹ sanh ra chính là 
pháp thân thanh tịnh, trong “Kinh Hoa Nghiêm” gọi là Tỳ Lô Giá Na Phật. Tỳ 
Lô Giá Na không phải là một người, mà Tỳ Lô Giá Na là chân ngã của chính 
chúng ta, là thân thật. Thân thật của chúng ta gọi là Tỳ Lô Giá Na. 

Tỳ Lô Giá Na là tiếng Phạn, ý nghĩa là trùm khắp mọi nơi, không lúc nào 
không có, không nơi nào không có. Nếu như ngay nơi đây không có chân ngã, 
thì cái thân giả này không thể hiện tiền, cho nên thật có chân ngã. Giả tướng là 
nương vào chân ngã mà sanh ra, cái ngã này là thể, là tánh, nương vào tánh thể 
chân thật mà hiện tướng, cho nên chân ngã này là nhất định có. Bởi vì tất cả 
chúng sanh mê mất đi chân ngã, cho nên mới biến thành phàm phu (chỉ là mê 
mất mà thôi, không phải thật đã mất đi). Vì sao mà mê vậy? Từ trong thể tánh 
chân thật hiện ra những giả tướng này. Trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói “duy tâm 
sở hiện”, cái tâm đó là thật. Chân tâm chính là chân ngã, chính là pháp thân, 
hiện ra là giả tướng, bạn chấp vào cái tướng, cho nên hư là ở ngay chỗ này. 
Hiện ra giả tướng này nhưng bạn không biết được nó là giả tướng, bạn chấp 
trước cái giả tướng này, cho nó là thật, thế là đem chân tánh bỏ mất đi, đem giả 
tướng xem thành thật, hư là ở ngay chỗ này. Bạn có phân biệt, chấp trước, nên 
mới đem Nhất Chân chuyển biến thành hoàn cảnh rất phức tạp, biến thành mười 
pháp giới, biến thành sáu cõi, biến thành ba đường. Vì sao biến đổi vậy? “Duy 
thức sở biến”. 

Cái gì gọi là duy thức? Trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói cụ thể cho chúng ta 
nghe, “thức” chính là “vọng tưởng, phân biệt, chấp trước”. Vọng tưởng, phân 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

216

biệt, chấp trước, ba loại này hiện tại chúng ta thảy đều có. Chúng ta có vọng 
tưởng, có phân biệt, có chấp trước, thế là Pháp Giới Nhất Chân này liền biến 
thành sáu cõi luân hồi. Nếu như trong ba loại này chúng ta đoạn một loại, trong 
tất cả pháp (thế gian pháp và xuất thế gian pháp) chúng ta đích thực không có 
chấp trước, xin nói với các vị, thì sẽ không có sáu cõi. Sáu cõi chính là chấp 
trước biến hiện ra, chấp trước không còn nữa thì bạn liền siêu việt sáu cõi. Siêu 
việt sáu cõi, bạn ở nơi đâu vậy? Bởi vì bạn còn có phân biệt, cho nên còn có 
pháp giới bốn thánh là Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật. Còn có bốn pháp 
giới này chính là bạn còn có tâm phân biệt, tùy theo phân biệt nặng nhẹ mà biến 
hiện ra. Tâm phân biệt của bạn rất nặng thì bạn là Thanh Văn, Duyên Giác; tâm 
phân biệt của bạn rất nhẹ thì bạn ở pháp giới Bồ Tát, pháp giới Phật. Mười pháp 
giới là do đây mà ra. Tâm phân biệt của bạn cũng không còn thì siêu việt luôn 
mười pháp giới, bạn mới có thể “phản bổn hoàn nguyên, phản phác qui chân”, 
chỗ này gọi là vào Pháp Giới Nhất Chân. Trong Pháp Giới Nhất Chân, vị thứ 
của Bồ Tát cũng không đồng nhau. Bạn xem, trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói bốn 
mươi mốt vị Pháp Thân Đại Sĩ, Phật Bồ Tát có cao thấp, phân thành bốn mươi 
mốt đẳng cấp. Bốn mươi mốt đẳng cấp này là từ vọng tưởng mà ra. Người trong 
Pháp Giới Nhất Chân còn có vọng tưởng, thế nhưng các vị phải nên biết, họ 
không có phân biệt, không có chấp trước, vọng tưởng liền tương đối nhẹ. Vọng 
tưởng cũng gọi là vô minh, vô minh chính là vọng tưởng. Nếu bốn mươi mốt 
phẩm vô minh đoạn hết rồi thì liền chứng được quả vị cứu cánh viên mãn. Quả 
vị cứu cánh viên mãn là gì? Là chân ngã của chính mình hoàn toàn hồi phục 
được viên mãn. Bổn lai diện mục hiện tiền viên mãn, đó chính là Phật quả viên 
giáo. Viên giáo Phật quả chính là hoàn toàn hồi phục bản lai diện mục của chính 
chúng ta. Đến ngay chỗ này chúng ta mới nghĩ đến hai câu nói trên “Kinh Lăng 
Nghiêm”: “Viên mãn Bồ Đề, qui vô sở đắc”. Viên mãn Bồ Đề là hồi phục bổn 
lai diện mục của chính mình, tuyệt nhiên không có một chút gì là bạn mới có 
được. Lý sự vốn là như vậy. Do đó, Phật nói với chúng ta, khởi tâm động niệm 
có một chữ “Ta” chính là chấp trước kiên cố. Chỉ cần có cái chấp trước này thì 
bạn không thể ra khỏi ba cõi, không ra khỏi luân hồi. Cho nên, có “Ta” chính 
là tội, chính là ác, huống hồ tất cả chúng sanh còn có chấp trước nghiêm trọng 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

217

cái “của ta”, đó là mê đã quá nặng. Bạn chấp trước cái thân này là ta thì đã đủ 
phiền não rồi, còn có thêm chấp trước cái “của ta”, “cái nhà của tôi, tôi là sở 
hữu, đó là tiền của tôi, đó là quyến thuộc của tôi; khi xuất gia, đó là đạo tràng 
của tôi”, bạn nói xem, có đáng lo hay không? Vậy thì phiền não thật to lớn. Cái 
thân này kéo theo một đống to, kéo không nổi, bạn còn có thể ra được ba cõi 
sao? A Di Đà Phật có từ bi muốn kéo bạn đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, 
nhưng thứ mà bạn kéo ở phía sau quá nặng, Phật cũng kéo không nổi. Phật dạy 
chúng ta phải nên buông bỏ, phải bố thí, phải xả. Xả, trước tiên xả hết cái ta sở 
hữu; ta sở hữu là vật ở ngoài thân, trước tiên đem nó xả hết, sau đó lại đem chấp 
trước của ta xả hết thì bạn ở trên đạo Bồ Đề liền không có chướng ngại. Cho 
nên mới nói, “khởi tâm động niệm đều là đang tạo tội”, đạo lý chính ngay chỗ 
này. Ngàn vạn lần không nên bị những thứ huyễn tướng này, những thứ giả có 
này lừa gạt. Bạn có thể đem chân tướng sự thật này thấy tường tận, thấy thấu 
đáo, đó gọi là nhìn thấu. Thế nhưng, phàm phu chúng ta thật sự từ vô thỉ kiếp 
đến nay, đời đời kiếp kiếp bị mê ngay trong những giả tướng này. Chúng ta phải 
luân hồi sáu cõi thật nhiều lần đến không thể tính đếm, vô lượng vô biên lần, 
cho nên tập khí vô cùng sâu. Phiền não, tập khí không phải ngay đời này học, 
mà nhiều đời nhiều kiếp mang đến đây, vậy mới biết được nghiệp chướng chúng 
ta rất nặng. Cho nên, Phật dạy chúng ta phải tu pháp sám hối, phải tiêu trừ 
nghiệp chướng. Phiền não là chướng ngại, chướng ngại Niết Bàn, đó là phiền 
não chướng. Sở tri cũng là chướng ngại, chướng ngại Bồ Đề. Đó là danh từ 
thuật ngữ Phật học, cần phải giải thích, cắt nghĩa ra thì bạn mới có thể tường 
tận, mới có thể thấu hiểu. 

Thế nào gọi là Niết Bàn? Niết Bàn là tiếng Phạn, ý nghĩa là bất sanh bất 
diệt. Các vị phải biết, chính chúng ta vốn dĩ là không sanh không diệt, thế nhưng 
hiện tại có sanh có diệt. Vì sao có sanh có diệt? Bởi vì bạn có thứ làm chướng 
ngại mất đi bất sanh bất diệt của Niết Bàn, bất sanh bất diệt biến thành sanh 
diệt. Điều này rất bất hạnh. Tất cả phàm phu có sanh diệt, có sanh tử chính là 
có phiền não. Phiền não đoạn hết rồi thì không còn sanh diệt, hay nói cách khác, 
không còn sanh tử nữa, vốn dĩ không có sanh tử. Đạo lý này rất sâu rất rộng, 
hiện tượng này thì vô cùng vi tế. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

218

Sở tri chướng là gì? Dùng lời hiện tại mà nói chính là kiến giải, chính là 
bạn có tri có kiến, nếu nói thô một chút, chính là bạn có tư tưởng, có kiến giải. 
Bạn có những thứ này thì phiền phức, làm cho trí tuệ Bát Nhã đầy đủ trong tự 
tánh của bạn bị chướng ngại mất. Trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói: “Tất cả chúng 
sanh đều có trí tuệ đức tướng Như Lai”. Đức tướng chính là Đại Niết Bàn, 
không sanh không diệt là đức tướng. Chúng ta có tư tưởng, có kiến giải thì hỏng 
rồi, trí tuệ Bát Nhã của chúng ta không còn, bị nó chướng ngại mất, làm cho trí 
tuệ Bát Nhã bị vặn cong đi, bị biến chất, biến thành cái gì vậy? Biến thành tà tri 
tà kiến, tư tưởng kiến giải hoàn toàn trái ngược với chân tướng sự thật, biến 
thành ra thứ này. Bởi vì có thị phi nhân ngã, có tham-sân-si-mạn nên làm cho 
đức tướng biến thành sanh tử luân hồi, biến thành tướng chúng sanh của mười 
pháp giới. Sự thật này nếu không phải Thế Tôn xuất thế thì ai biết được, ai có 
thể đem sự việc này nói ra được rõ ràng, nói được tường tận? Tất cả các nhà tôn 
giáo, nhà triết học, nhà khoa học thế gian đều không cách gì nói rõ chân tướng 
sự thật này cho chúng ta, vì thế cảm được Thế Tôn xuất hiện ở thế gian này, 
đem chân tướng của vũ trụ nhân sanh vì chúng ta nói rõ. Sau khi chúng ta nghe 
rồi bỗng nhiên hiểu ra. Then chốt là hiện tại làm thế nào hồi phục lại bổn lai 
diện mục của chúng ta, làm thế nào hồi phục trí tuệ, đức tướng của chúng ta 
viên mãn? Học Phật là quan trọng, học Phật chính là vì việc này, không phải vì 
thứ khác.

Hạnh Phổ Hiền là hành pháp cứu cánh viên mãn. Hành pháp là phương 
pháp tu hành, dùng lời hiện tại của chúng ta mà nói là phương pháp sinh hoạt. 
Ngài nêu ra mười cương lĩnh. Phía trước chúng ta đã từng nói qua “lễ kính”, 
phải tu lễ kính, đối với tất cả chúng sanh, đối với người, với việc, với vật, phải 
có tâm thành kính, phải giữ lễ. Thứ hai, chúng ta phải biết “tán thán”, phàm hễ 
tương ưng với tánh đức thì chúng ta tán thán, không tương ưng với tánh đức thì 
không tán thán. Trong “Kinh Hoa Nghiêm”, năm mươi ba vị đồng tham có thí 
dụ rõ ràng dạy bảo chúng ta. Thứ ba là “quảng tu cúng dường”, điều này tôi đã 
lược nói hai giờ đồng hồ. Nếu như giảng tỉ mỉ với các vị về bố thí cúng dường, 
thì năng lực của tôi có thể giảng một năm. Kinh văn ở đâu vậy? Trong “Kinh 
Hoa Nghiêm”, chương hồi hướng thứ sáu giảng cho chúng ta nghe hơn một 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

219

trăm loại về tài bố thí, pháp bố thí, vô úy bố thí. Một loại giảng ba ngày thì 
chẳng phải giảng một năm sao? Chúng ta thật là không hiểu, ngày ngày đọc 
Kinh đầy mồm lướt qua, cho nên tu hành không biết phải bắt tay vào từ đâu, 
cho rằng chính mình tu hành không tệ, nhưng trên thực tế thì cách với tiêu chuẩn 
Phật đã nói rất xa. 

Khoa này cũng rất là quan trọng, nghiệp chướng tập khí của chúng ta, thực 
tế mà nói là quá nặng, chính mình phải thừa nhận, chính mình phải khẳng định. 
Bạn chính mình khẳng định thì bạn mới có thể thay đổi. Thay đổi thì công đức 
thù thắng. Ngay đến thánh nhân thế gian chúng ta thường nói: “Con người 
không phải thánh hiền thì làm gì không lỗi. Có lỗi mà có thể sửa thì lo gì 
không tốt chứ”. Chư Phật Bồ Tát đều tán thán, vì sao vậy? Chư Phật Bồ Tát 
trước khi chưa thành Phật, bản thân các Ngài cũng có cả một đống lỗi lầm, các 
Ngài có thể thay đổi, thành Bồ Tát, thành Phật, những cổ Phật về trước tán thán 
các Ngài. Ngày nay chúng ta cũng có thể thay đổi tự làm mới, đoạn ác tu thiện, 
tất cả chư Phật Bồ Tát đều sẽ tán thán chúng ta. Thay đổi là khóa mục tu hành 
rất quan trọng. Ý nghĩa của hai chữ “nghiệp chướng” này chỉ lược nói qua. 

Làm thế nào để sám trừ? Sám hối! Sám là tiếng Phạn, dịch âm là sám ma, 
người Trung Quốc thích đơn giản, nên bỏ đi âm đuôi, chỉ dùng một âm là sám. 
Trong văn tự Trung Quốc có chữ “hối” (hối là hối quá), ý nghĩa rất gần với chỗ 
này, cho nên pháp sư dịch Kinh liền đem hai chữ này hợp lại, gọi là “Sám Hối”. 
Danh từ này trong Kinh Phật gọi là Phạn - Hoa hợp dịch; chữ trước là tiếng 
Phạn, chữ sau là chữ Trung Quốc. Ý nghĩa của chữ “Sám” là chính mình có lỗi 
lầm, có thể có dũng khí dám nói với mọi người là tôi đã làm ra những việc xấu 
ác gì, đó gọi là “Sám”. Ý nghĩa của chữ “Hối” này là về sau không làm nữa; 
về trước đã tạo ra lỗi lầm là đã làm qua rồi, về sau tuyệt đối sẽ không tái phạm 
lỗi lầm giống như vậy, chính là như nhà Nho đã nói “bất nhị quá”, lỗi chỉ có 
một lần, không có lần thứ hai. Lần thứ hai là phải sửa đổi lại, thay đổi tự làm 
mới, đây gọi là chân thật sám hối. Ngày nay, có rất nhiều đồng tu học Phật, 
nghe đến danh từ “sám hối”, “Phổ Hiền Hạnh Nguyện”, “sám trừ nghiệp 
chướng”, thì liền nghĩ đến việc lạy “Lương Hoàng Sám”, lạy “Thủy Sám”, mở 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

220

đàn “Thủy Lục”. Cũng có người ở trong nhà lạy “Đại Bi Sám”, lạy “Tịnh Độ 
Sám”, “Hoa Nghiêm Sám”, “Pháp Hoa Sám”, thật nhiều, quá nhiều. Vậy tội 
của bạn có thể sám trừ hết hay không? Giả như vừa lạy “Lương Hoàng Sám” 
xong thì tội liền được sám trừ, vậy thì rất hữu hiệu; nếu như sau khi lạy rồi mà 
không thể sám trừ thì bạn có vấn đề. Vấn đề không phải là phương pháp sai, 
Lương Hoàng Sám, Thủy Sám không sai. Bao gồm tất cả những sám nghi đều 
là của Tổ sư đại đức xưa căn cứ Kinh giáo mà biên soạn ra, đều là tinh hoa trong 
Kinh giáo thì làm gì sai chứ! Sai ở chỗ nào vậy? Sai ở chỗ chúng ta không hiểu 
được ý này, không rõ pháp này, chỉ là đem sám nghi chiếu theo đó đọc lướt qua, 
vậy thì không ích gì. Nếu đọc qua thôi, người xưa nói “đau mồm rát họng cũng 
chỉ uổng công”. Ta một mặt tụng, còn một mặt dập đầu, người xưa có một thí 
dụ giống như đang giã gạo vậy, dập đầu một ngày một vạn cái cũng không thay 
đổi gì, không hữu dụng. 

Vậy phải sám như thế nào? Phải tùy văn nhập quán, tùy theo Kinh văn, 
đem quan niệm sai lầm, tư tưởng sai lầm của bạn thay đổi lại, đó là thật sám 
hối. 

Người xưa nói với chúng ta, sám trừ nghiệp chướng có ba loại. 

Ba Loại Sám Trừ Nghiệp Chướng

Loại thứ nhất, “Phục nghiệp sám” 

Chúng ta có thể đè tội nghiệp của mình xuống, việc này tương đối là dễ 
dàng làm được. Thực tế mà nói, ngày nay chúng ta niệm câu Phật hiệu này, trì 
danh niệm Phật, các vị phải nên biết, mỗi câu mỗi chữ đều là phục nghiệp sám. 
Nếu lấy giáo nghĩa để giảng, bao gồm tất cả pháp môn đều là sám hối môn. Hai 
chữ “sám hối” này là hàm nhiếp tất cả pháp môn tu học của Phật pháp, chỉ là 
phương thức sám hối không như nhau; còn phương hướng, nguyên lý, nguyên 
tắc đều là giống nhau. Chúng ta dùng niệm Phật để tu pháp sám hối. Câu Phật 
hiệu này, Bồ Tát Đại Thế Chí dạy chúng ta niệm như thế nào vậy? Chúng ta 
biết thì chúng ta phải đi làm. Bồ Tát nói với chúng ta phương pháp niệm Phật 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

221

là “thu nhiếp sáu căn, tịnh niệm liên tục”. Bạn niệm câu Phật hiệu này thì công 
phu liền tiến bộ, liền có thể hàng phục được nghiệp chướng của bạn; hàng phục 
thì đới nghiệp vãng sanh. Đạo lý chính ngay chỗ này. Nếu như không thể hàng 
phục được nghiệp chướng của bạn, bạn niệm câu Phật hiệu này không thể vãng 
sanh, người xưa gọi là “bạn một ngày niệm mười vạn câu Phật hiệu, đau mồm 
rát họng cũng chỉ uổng công”, không thể vãng sanh. Vì sao vậy? Bạn không 
thể hàng phục được phiền não. Mang nghiệp thì chỉ mang nghiệp cũ, không 
mang nghiệp mới. Không thể nói “mang nghiệp thì không cần phải lo. Ta ngày 
ngày tạo nghiệp, hết thảy đều có thể mang đi”, làm gì có loại đạo lý này? 
Nghiệp quá khứ tạo có thể mang đi, nghiệp hiện tại tạo không thể mang đi. 
Chúng ta phải hiểu được đạo lý này. 

Công phu Phật hiệu của bạn có thể hàng phục được phiền não. Khi hàng 
phục được phiền não, ở trong pháp môn niệm Phật của chúng ta nói là “công 
phu thành khối”. Công phu thành khối chính là đem câu Phật hiệu hàng phục 
được phiền não; phiền não chưa đoạn, nhưng nó không khởi tác dụng, không 
khởi hiện hành. Thí dụ đó là thật dụng công, thật niệm Phật, mọi người nên biết. 
Trong lòng khởi lên phiền não, vì sao khởi lên? Xem thấy việc vừa lòng thì khởi 
lên tham ái, khi tâm tham khởi lên, ta niệm “A Di Đà Phật” làm cho tâm tham 
bị đè xuống, nó không khởi được tác dụng, đó gọi là công phu. Gặp phải những 
việc không vừa mắt, phiền não liền khởi lên, tâm sân hận khởi lên, ta niệm “A 
Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật,…” để đè tâm sân hận xuống, quyết 
không để nó khởi tác dụng, đây gọi là biết niệm Phật. Niệm Phật không phải là 
xướng ca, hát để cho A Di Đà Phật nghe. Do đây có thể biết, ngay khi trong tâm 
bạn một niệm không sanh thì có thể không cần niệm Phật, vì tâm của bạn thanh 
tịnh. Khi tâm vừa mới động thì vội vàng niệm A Di Đà Phật, làm cho phiền 
não, tập khí “hỉ, nộ, ai, lạc, ái, ố, dục” của bạn thảy đều đè xuống, không để 
nó khởi tác dụng, con người này gọi là người niệm Phật. Đây chính là phương 
pháp sám trừ nghiệp chướng, hàng phục phiền não, không thể để nó khởi tác 
dụng. Tịnh tông chúng ta là như vậy, pháp môn nào không là như vậy? 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

222

Trong nhà Phật thường nói: “Không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”, chữ 
niệm này chính là phiền não khởi hiện hành. Vì sao không sợ phiền não khởi 
hiện hành vậy? Phiền não nhất định sẽ khởi hiện hành, nếu phiền não của bạn 
không khởi hiện hành thì bạn chính là Phật Bồ Tát tái lai, bạn không phải là 
phàm phu; phàm phu thì phiền não nhất định sẽ khởi hiện hành, vấn đề là phải 
giác được nhanh. Giác thì đối trị mê. Cái giác này chính là đại biểu pháp môn 
công phu tiến bộ. Giác chính là câu Phật hiệu có thể đề khởi lên. Công phu niệm 
Phật của chúng ta là ở ngay nơi cửa ải quan trọng, Phật hiệu đề khởi lên làm 
cho phiền não bị chế phục. Điều này rất quan trọng, mọi người phải biết niệm. 
Công phu này dùng lâu rồi thì sanh ra sức mạnh, thì liền được Nhất Tâm Bất 
Loạn. 

Công phu Nhất Tâm Bất Loạn có sâu cạn, cao thấp rất nhiều, không chỉ 
là nói Lý Nhất Tâm, Sự Nhất Tâm. Nếu như nói Sự nhất tâm bất loạn, thì Tiểu 
thừa - Tứ quả - Tứ hướng đều là thuộc về Sự Nhất Tâm Bất Loạn. Vậy thì bạn 
liền biết được, Sự Nhất Tâm Bất Loạn chí ít có đến tám đẳng cấp, đó là Tứ quả 
- Tứ hướng. Nếu như theo cách nói của Viên Giáo Bồ Tát thì Sự Nhất Tâm đó 
chính là Bồ Tát Thập Tín vị. Từ sơ phát tâm đến Thập Tín có đến mười đẳng 
cấp, công phu sâu cạn khác biệt không như nhau. Lý Nhất Tâm đẳng cấp càng 
cao, Lý Nhất Tâm là bốn mươi mốt vị Pháp Thân Đại Sĩ, hay nói cách khác, Lý 
nhất tâm có bốn mươi mốt đẳng cấp, trình độ cạn sâu không đồng nhau, không 
phải đơn giản như vậy. Đồng thời chứng được Lý Nhất Tâm Bất Loạn có người 
là Bồ Tát Sơ Trụ, không như nhau. Đồng thời chứng được Sự Nhất Tâm Bất 
Loạn có người là Bồ Tát Sơ Tín vị, có người là Bồ Tát Thất Tín vị, cũng không 
như nhau. Do đây có thể biết, công phu thành khối của mỗi một người chúng ta 
cũng sẽ cạn sâu không đồng nhau, cho nên trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư có 
ba bậc chín phẩm. Nếu bạn không làm đến được trình độ như vậy, thì bạn không 
thể vãng sanh. Đó là việc chúng ta không thể không biết. 

Loại thứ hai, “Chuyển nghiệp sám” 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

223

Đó là người rất thông minh, họ có thể chuyển biến. Việc này rất vi diệu, 
hiệu quả rất thù thắng, chính là đem tư tưởng, ý niệm của bạn chuyển đổi lại, 
chuyển phàm thành thánh. Cách chuyển như thế nào vậy? Chúng ta cũng đã có 
mấy lần nói đến, bạn thấy, từ trước đến nay, chúng ta chẳng phải là khởi tâm 
động niệm đều vì chính mình sao? Đều vì lợi ích của chính mình, vì danh vọng 
lợi dưỡng của chính mình, chấp trước kiên cố. Hiện tại nghe Phật pháp thấu 
hiểu rồi, quan niệm ý nghĩ của chúng ta vừa thay đổi, từ nay về sau ta không 
còn vì chính mình nữa, mỗi niệm vì chúng sanh, mỗi niệm vì Phật pháp, nghĩ 
là như vậy, làm cũng là như vậy, lời nói và việc làm của chúng ta đều vì xã hội, 
đều vì chúng sanh thì bạn chuyển đổi rồi. Đây chính là chuyển phàm thành 
thánh. Hiệu quả này thì vô cùng to lớn. 

Vốn dĩ chúng ta ngày ngày tạo ra ác nghiệp đều là vì tự tư tự lợi, đều là vì 
hại người lợi mình, chỉ làm những việc như vậy tương lai ắt đọa đường ác. Hiện 
tại ý niệm vừa chuyển, quyết định không vào ác đạo. Vì sao vậy? Cái duyên ác 
đạo của bạn đã bị cắt, duyên của ba ác đạo là tham-sân-si không còn nữa, phải 
quấy nhân ngã không còn nữa, vì xã hội, vì đại chúng, vì chúng sanh, trong “Tứ 
Thư” nói là “Hy sinh phụng hiến, xả mình vì người”. Cho nên khi vừa chuyển 
đổi (chuyển không chỉ là chuyển ba đường, chuyển sáu cõi), thì trực tiếp vào 
con đường thánh nhân, siêu phàm nhập thánh. Đây là một loại sám pháp, là 
chuyển nghiệp sám. 

Loại thứ ba, “Diệt nghiệp sám”

Pháp sám hối cứu cánh là nhất định phải tiêu trừ hết tội nghiệp, diệt nghiệp 
mới là cứu cánh. Có thể diệt hết hay không? Có thể! Vì sao vậy? Tội nghiệp đã 
tạo từ vô lượng kiếp, ở trên Kinh Phật có một thí dụ, giống như một gian phòng 
tối, như căn nhà tối, bên trong là tối đen, tuy là phòng tối ngàn năm, nhưng 
chúng ta đốt lên một ngọn đèn thì căn phòng liền được chiếu sáng, bóng tối liền 
không còn. Dùng bóng tối để thí dụ cho tội nghiệp, đèn thí dụ cho trí tuệ. Do 
đây có thể biết, định có thể hàng phục tội nghiệp, huệ có thể phá tội nghiệp. Tu 
học của chúng ta là nương giới sanh định, do định mà khai huệ, vậy thì đúng. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

224

Cho nên, các vị phải nên biết, nếu như trì giới mà không thể được định thì việc 
trì giới đó chỉ là phước báo hữu lậu của thế gian, không thể chuyển nghiệp, 
không thể diệt tội; không những là không thể diệt tội, mà phục tội cũng không 
phục được. Việc này chúng ta nhất định phải nên hiểu. Trì giới phải được định 
thì có công đức, trì giới mà không thể được định thì việc trì giới này là phước 
đức, không phải công đức. Cho nên, trì giới có phước đức, có công đức, được 
định thì có công đức. Công đức có thể thoát sanh tử, ra khỏi ba cõi; phước đức 
thì không thể. 

Vì sao có người trì giới mà không thể thành tựu được công đức? Vì họ 
vẫn vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Chính mình trì giới được rất nghiêm, rất 
thanh tịnh, hiếm thấy, mọi người đều tán thán là một việc tốt, thế nhưng vẫn có 
phiền não. Vì sao phiền não? Xem thấy người kia phá giới, người nọ không giữ 
giới, họ còn có những phân biệt này. Những phân biệt này làm cho công đức trì 
giới của họ bị mất hết, vậy họ làm sao có thể được định? Cho nên, Lục tổ Đại 
Sư Huệ Năng nói ở trong “Đàn Kinh” rất hay: “Nếu người chân chính tu hành 
thì không thấy lỗi thế gian”. Người chân thật tu hành trì giới thì không thấy lỗi 
thế gian. Người thế gian đã phạm rất nhiều lỗi lầm, giả như nếu họ thật không 
thấy thì họ chẳng phải biến thành người mất trí rồi sao? Vậy vì sao gọi là không 
thấy? Thấy như không thấy, quyết không để ở trong lòng. Người tu hành luôn 
là thông minh hơn người không tu hành, thì làm sao có thể tu thành mất trí? 
Làm gì có loại đạo lý này? Thấy như không thấy, không để ở trong lòng, đó gọi 
là không thấy lỗi thế gian. Phía sau Đại Sư còn nói rất rõ ràng: “Nếu thấy lỗi 
của người là lỗi ở nơi mình”. Nếu bạn thấy lỗi lầm của người khác, bạn đem 
lỗi lầm của người khác để ở trong lòng, dính ở trên miệng, thường hay nói lỗi 
lầm này, Đại Sư nói lỗi lầm đó chính ở nơi bạn, “trái” là hạ thấp xuống, bạn đã 
đọa lạc rồi, đã rơi xuống thấp. Vào thời xưa thường hay nói: “Bên phải là lên 
cao, bên trái là xuống thấp”. Chúng ta lên giảng đài phải lên từ bên phải, xuống 
thì từ phía bên trái. Trái là bạn đã hạ xuống, ý chính là như vậy. Lại nói: “Người 
lỗi ta không lỗi, ta lỗi tự có lỗi”. Họ làm không phải, ta không thể làm giống 
như họ thì ta không lỗi, ta không sai. Nếu như ta cũng làm như họ vậy, còn phê 
bình người khác, còn xem thường người khác, nói lỗi lầm của người khác, thì 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

225

cho dù chính ta giữ giới luật có nghiêm hơn thì chính ta cũng có lỗi lầm. Chỗ 
này Lục Tổ nói rất hay, chân thật là nhắc nhở chúng ta. Chúng ta chính mình 
phải tu hành thành tựu công đức, phải chân thật sám trừ nghiệp chướng. Bạn 
không hiểu được đạo lý này thì bạn làm sao được? 

Chúng ta xem thấy trong lịch sử, thời đại nhà Đường, Tổ sư sáng lập Luật 
tông Trung Quốc là Luật sư Đạo Tuyên ở núi Chung Nam có ai sánh bằng? 
Không chỉ người thời đó tôn kính Ngài, tán thán Ngài, mà mãi đến ngày hôm 
nay, nhắc đến Luật sư Đạo Tuyên có ai mà không khởi lên tâm cung kính. Ngài 
trì giới rất tinh nghiêm thanh tịnh, cảm được thiên nhân cúng dường. Ngài nửa 
ngày ăn một bữa, buổi cơm trưa của Ngài là do thiên nhân đưa cơm đến để cúng 
dường, Ngài không cần phải đi khất thực, phước báo lớn đến như vậy. Có một 
hôm, Đại Sư Khuy Cơ đi ngang qua núi Chung Nam, Đại Sư cũng rất là ngưỡng 
mộ Luật sư Đạo Tuyên, liền thuận tiện đến thăm Luật sư Đạo Tuyên. Luật sư 
Đạo Tuyên nghe Đại Sư Khuy Cơ đến thăm, Ngài liền nghĩ đến cần phải hiển 
lộ một chút để Đại Sư Khuy Cơ thấy, bởi vì nghe nói Đại Sư Khuy Cơ rất kém 
đối với việc giữ giới. Đại Sư Khuy Cơ sanh ra trong một nhà giàu có. Chú của 
Ngài - Uý Trì Kính Đức là đại tướng của Đường Thái Tông, Ngài sanh ra từ 
hào môn quý tộc. Khi xuất gia, người ta gọi Ngài là Tam Xa Hòa Thượng. Đại 
Sư Huyền Trang tìm Ngài, khuyên Ngài xuất gia. Ngài đưa ra ba điều kiện với 
Đại Sư. Ngài nói: “Xuất gia cũng được, thế nhưng tôi phải hưởng thụ”. Pháp 
sư nói: “Ông muốn hưởng thụ gì?”. Ông nói: “Việc thứ nhất là tôi thích đọc 
sách, tôi muốn mang theo một xe sách để đi xuất gia”. Pháp sư nói: “Được! 
Không vấn đề gì”. “Việc thứ hai, hưởng thụ trên vật chất cũng không thể thiếu 
kém, tôi muốn mang theo một xe vàng ròng”. Pháp sư cũng nói: “Được, không 
hề gì”. “Tôi còn phải có mỹ nữ hầu hạ tôi, tôi cần phải mang theo một xe mỹ 
nữ”. Đại Sư Huyền Trang đều đáp ứng hết mọi thứ. Cho nên, người ta gọi ông 
là Tam Xa Pháp sư. Do đối với việc trì giới không có được nghiêm khắc như 
vậy, Luật sư Đạo Tuyên cho rằng Đại Sư Khuy Cơ tuy học vấn tốt, có biện tài, 
thế nhưng giới luật thì không được, nên hôm nay phải biểu diễn một chút để 
cho ông ấy xem. Biểu diễn như thế nào? Buổi trưa thiên nhân đưa cơm đến cúng 
dường (việc này thì rất là hiếm lạ). Đại Sư Khuy Cơ lên trên núi ngồi đến giữa 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

226

trưa, thế nhưng thiên nhân ngày hôm đó không đưa cơm cúng dường đến cho 
Luật sư Đạo Tuyên. Luật sư Đạo Tuyên rất thất vọng, vốn dĩ muốn biểu diễn 
một chút để cảm hóa Khuy Cơ, không nghĩ đến thiên nhân hôm nay thất tín 
không đến, bất đắc dĩ không còn cách nào. Buổi chiều Đại Sư Khuy Cơ xuống 
núi. Đến ngày hôm sau, buổi trưa thiên nhân lại đưa cơm cúng dường đến, Luật 
sư Đạo Tuyên liền trách cứ họ: “Hôm qua vì sao ông không đến vậy?” Vị thiên 
nhân này nói, hôm qua Bồ Tát Đại thừa ở trên núi, cả núi đều có thần hộ pháp 
bảo hộ, tôi không đến được. Luật sư Đạo Tuyên nghe lời nói này rồi, trên thân 
liền toát mồ hôi, hổ thẹn đến cùng tột, mới biết được ý niệm của chính mình là 
sai lầm, chính mình có tội nghiệp. 

Một đoạn câu chuyện này, thực tế ra mà nói, có thể lấy mấy câu nói này 
của Đại Sư Huệ Năng làm một chú giải. Chúng ta xem thấy người khác có lỗi 
lầm là bạn chính mình cho rằng có lỗi lầm. Họ thật có lỗi lầm hay không? Không 
hề thấy! Người khác xem thấy Đại Sư Khuy Cơ khuyết điểm cả người, lỗi lầm 
cả người, thế nhưng thiên nhân xem thấy Ngài thì không phải như vậy. Bạn tu 
giới luật Tiểu thừa được nghiêm như vậy, thiên nhân tôn kính bạn, thế nhưng 
còn cách xa so với Bồ Tát Đại thừa. Thiên nhân ngày ngày đưa đồ cúng dường 
đến cho bạn, nhưng thiên nhân không thể tiếp cận được Bồ Tát, thần hộ pháp 
ngăn trở họ, muốn vào cũng vào không được, làm gì giống nhau chứ? Những 
lý cùng sự này chúng ta phải tường tận, phải thấu suốt. Hiểu được đạo lý này 
thì tội nhất định có thể tiêu trừ, quyết định có thể tiêu diệt. 

Thế nhưng chúng ta phải sám hối như thế nào? Đại đức xưa dạy cho chúng 
ta, chúng ta khởi tâm động niệm tạo tác tội nghiệp có hai loại, một loại gọi là 
“giá tội”, một loại gọi là “tánh tội”. 

Cái gì gọi là giá tội? Giá là phòng chỉ, phòng phạm, bản thân không có 
tội, nó là phòng ngừa bạn tạo tội nghiệp. Loại giới điều này, loại giáo hối này, 
nếu bạn phạm rồi thì đều gọi là giá giới, vậy thì nhẹ. 

Tánh tội là cho dù Phật có chế định giới luật hay không, bạn tạo tác thì 
nhất định phạm tội. Lấy ngũ giới để nói, sát sanh là tánh tội. Bạn chưa thọ năm 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

227

giới, bạn sát sanh vẫn là có tội. Không thể nói bạn không thọ giới thì bạn sát 
sanh không có tội, không hề có đạo lý như vậy. Không thể nói quốc gia chế 
định giết chết người thì nhất định phải xử tử hình, tôi không hiểu pháp luật nên 
không có tội. Không hiểu pháp luật mà bạn giết người thì bạn không bị xử tội 
chết hay sao? Không hề có đạo lý này, bản thân liền có tội. Dâm dục là tánh tội, 
trộm cắp là tánh tội, vọng ngữ lừa gạt chúng sanh cũng là tánh tội, cho dù bạn 
giữ giới hay không giữ giới, bản thân chính là tội. 

Trong năm giới, uống rượu là giá tội. Uống rượu không có tội, vì sao Phật 
lại liệt nó vào trọng giới? Sợ bạn uống rượu say rồi thì phạm các giới trước, tạo 
tác những ác nghiệp khác, cho nên giới không uống rượu là phòng phạm. Nếu 
bạn phạm vào giới rượu là giá tội, đó không phải là tánh tội. Đạo lý này chúng 
ta phải hiểu, phải thông suốt. 

Năm xưa, khi tôi cầu học ở Đài Trung, Lý lão sư giảng “Lễ Ký” cho chúng 
tôi nghe. “Lễ Ký” là do tôi lễ thỉnh, lão sư thật không muốn giảng, vì sao vậy? 
Hiện tại ai chịu học? Đã không có người học thì giảng nó để làm gì? Tôi rất 
thành khẩn cầu thỉnh rất nhiều lần, thầy mới giảng cho tôi nghe mấy thiên. 
Giảng “Lễ Ký” đương nhiên nhất định nhắc đến người chú giải “Lễ Ký” là 
Trịnh Khang Thành, Trịnh Huyền chú. Chúng ta chọn lấy Thập Tam Kinh, 
quyển Kinh đóng bìa. “Trịnh Huyền chú giải” chính là nói đến câu chuyện của 
Trịnh Huyền. Khi nói đến câu chuyện của Trịnh Huyền, người Trung Quốc 
thường nói “uống rượu ba trăm ly”. Ba trăm ly là có một điển tích, điển tích 
này chính là câu chuyện của Trịnh Khang Thành. Trịnh Khang Thành là đại 
Nho triều nhà Hán, ông thông minh tuyệt đỉnh. 

15Thầy của ông cũng làm quan rất to, thế nhưng có rất nhiều thị hiếu, thầy 
ông không đoạn được tập khí này. Khi lên lớp dạy học trò, thầy ông còn phải 
thưởng thức âm nhạc. Vào lúc đó không có loại máy hát. Trong nhà thầy ông 
có nuôi một đội nhạc, ca kỹ đều là con gái. Khi thầy ông lên lớp, những cô gái 

15 Bắt đầu đĩa 16



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

228

này ở phía sau xướng ca khảy đàn. Thầy ông một mặt thưởng thức, một mặt thì 
dạy học. Phía sau thầy ông dùng một miếng vải để che lại. Đó là tình hình thầy 
ông lên lớp. Có một người học trò nào mà không muốn ra phía sau xem thử? 
Không thể tránh khỏi được việc này. Chỉ có Trịnh Khang Thành ở nơi đó ba 
năm nhưng chưa từng ra phía sau xem lần nào. Thầy giáo của ông để ý thấy, 
biết được những gì ông đã dạy ba năm, một mình Trịnh Khang Thành hoàn toàn 
học được hết. Thế nhưng thầy giáo là phàm phu, không phải thánh nhân, nên 
vẫn không tránh khỏi tâm đố kỵ. Thầy giáo biết được đứa học trò này tương lai 
nhất định sẽ vượt qua mình, thầy giáo không phục, tìm biện pháp hãm hại ông, 
để trị ông. Khi Trịnh Khang Thành bái biệt thầy giáo trở về nhà, thầy giáo dẫn 
theo học trò đi đến đình Thập Lý Trường để đưa tiễn. Khi tiễn biệt, mỗi một 
học trò kính Trịnh Khang Thành ba ly rượu (đại khái có khoảng mấy chục 
người), Trịnh Khang Thành đã uống hết ba trăm ly. Thầy giáo thì muốn tắm 
ông cho say sau đó mới trị ông, làm gì biết được Trịnh Khang Thành sau khi 
uống xong ba trăm ly, một lễ tiết nhỏ cũng không thất lễ. Ông có tửu lượng lớn 
đến như vậy, cho nên năm xưa khi Lý lão sư giảng đến đoạn này, thầy nói: “Nếu 
mỗi người chúng ta đều có tửu lượng này thì Thích Ca Mâu Ni Phật sẽ không 
cần đưa ra giới điều này”. Ông uống ba trăm ly nhưng không say, thế là ông 
rời khỏi. Vị thầy giáo này còn mướn một sát thủ, muốn giết ông ngay trên 
đường. Ông thông minh, ông đi không bao xa thì liền rẽ vào đường nhỏ mà đi. 
Trên lịch sử có một đoạn câu chuyện như vậy. Thầy giáo cũng đố kỵ học trò, 
bạn mới biết được thật gian nan, thật không dễ dàng gì. Đây là một câu chuyện 
có thật trong lịch sử. 

Cho nên, giá tội cùng tánh tội chúng ta nhất định phải hiểu cho rõ ràng. 
Giá tội thì làm pháp sám hối, y theo phương pháp sám hối Phật dạy, bạch chúng, 
tuyên bố với mọi người là ta đã làm ra những việc sai lầm gì, những điều răn 
dạy của Phật ta chưa thể tuân thủ, ta đã phạm. Nếu như đã phạm tánh tội, thì 
trong sám hối có sự sám, có lý sám, tương đối phiền phức. Cần phải chân thật 
phát tâm sám hối từ chính nội tâm mình, sau không làm nữa; cầu Phật Bồ Tát 
gia hộ, cầu điềm lạ, cầu cảm ứng. Những phương pháp sám hối này ở trong 
Kinh luận nói rất nhiều. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

229

Vào thời trước, năm cuối triều nhà Minh, Đại Sư Ngẫu Ích đã y theo 
“Triêm Sát Sám Pháp”, đó là y theo pháp môn Địa Tạng tu Triêm Sát Sám 
Pháp này. Phương pháp này đích thực rất có hiệu quả. Trong Địa Tạng ba Kinh 
có một bộ pháp sám hối là “Triêm Sát Thiện Ác Nghiệp Báo Kinh”, ở trong đó 
có dạy cho bạn phương pháp sám hối. Cả đời Đại Sư Ngẫu Ích Ngài dùng 
phương pháp này để tu môn sám hối. Việc này cũng đáng được chúng ta học 
tập. Thế nhưng ở trong giá tội có rất nhiều khai mở, chúng ta cần phải hiểu. 
Giới luật là linh động hoạt bát, không phải là khô cứng. 

Khi tôi ở Hoa Kỳ, có đồng tu học Phật rồi, nhưng chồng và người nhà của 
cô không học Phật, thế nhưng họ đối với việc học Phật của cô tuyệt đối không 
bài trừ. Sau khi học Phật rồi, cô muốn ăn chay, ăn chay thì người nhà liền khó 
khăn. Có một lần tôi ở Miami, người chồng của một đồng tu đến hỏi tôi: “Đồ 
chay nếu như không dùng những gia vị như hành tỏi thì không có mùi vị, sẽ rất 
khó ăn. Việc này có nghiêm cấm không?”. Tôi nói: “Không nghiêm cấm, có thể 
dùng”. Bạn phải nên biết, họ dùng một chút hành tỏi còn tốt hơn nhiều so với 
ăn thịt; có thể bảo họ không ăn thịt, ăn một ít hành tỏi thì có đáng gì chứ? Đây 
là khai duyên. Nếu như ngay đến những phối liệu này cũng không cho phép họ 
dùng thì họ sẽ không ăn chay, mỗi ngày vẫn ăn thịt chúng sanh. Chúng ta ở 
ngay chỗ này mà so sánh khinh trọng, có thể làm cho họ không tạo trọng tội thì 
cái tội nhẹ kia có thể thông qua, “thông quyền đạt biến”. Thông quyền đạt biến 
thì làm gì tính toán đến những việc như vậy, huống hồ chỉ làm gia vị. Việc này 
ở trong nhà Phật nhất định không cho phép, vì sao vậy? Sợ người ta hiềm khích, 
người ta đàm tiếu, “bạn xem, vị Hòa thượng đó không giữ giới, vẫn còn ăn hành 
tỏi”. Cư sĩ các vị ở nhà thì không có gì để hiềm nghi, người bên ngoài sẽ không 
nói lời đàm tiếu. Việc này có thể làm được không? Có thể. Có lỗi lầm gì không? 
Không có lỗi lầm. Tại vì sao Phật ngăn cấm ăn ngũ tân? Ăn nhiều ngũ tân thì 
sẽ có lỗi lầm, cũng giống như rượu vậy, nó thuộc về giá tội; rượu uống say rồi 
thì mới có lỗi lầm. Có rất nhiều người khi uống rượu say rồi thì ngủ một giấc 
thật dài, họ không có phạm lỗi lầm, vậy thì không có việc gì. Thế nhưng có 
người uống say rồi thì khởi tửu phong, vậy thì rất phiền phức, đó mới có lỗi 
lầm. Chúng ta xem thấy rất nhiều tửu tánh không tệ, khi uống say rồi thì họ liền 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

230

đi tìm một nơi để ngủ, những người này thì sẽ không có lỗi lầm. Nhất định phải 
thấu hiểu chân tướng sự thật. 

Nhà Phật không có định pháp, không phải là nhất định. Trong gia vị có 
những thứ này cũng giống như là những thứ hương liệu vậy, vậy thì không khởi 
tác dụng gì. Vị rượu, có người xào rau phối một ít rượu, rượu ở trong đó không 
thể làm say, bạn ăn những thứ đó có thể say sao? Không thể nào. Việc đó không 
gọi là phá giới. Ngày trước tôi ở Thư viện Từ Quang - Đài Trung, nhân viên 
làm việc chúng tôi có ba người, trong đó có vị cư sĩ Lưu, hiện tại ông vẫn còn, 
nghe nói đã xuất gia rồi. Ông là người Sơn Đông, thích ăn củ hành, mỗi bữa 
cơm nếu không có củ hành thì không nuốt được cơm, luôn phải ăn vài củ hành. 
Trong nhà bếp nấu cơm là một bà cụ, cũng là một lão cư sĩ rất chân thành, ngày 
ngày mắng ông phá giới, thế nhưng khi nấu cơm, mỗi ngày nấu mì cho lão sư 
Lý (Lý lão sư là người Sơn Đông thích ăn mì), trong mì bà để thêm một chút 
rượu. Cư sĩ Lưu này ngày ngày mắng ông: “Ông phá giới!”, thế nhưng bà nấu 
mì lại để rượu trong đó. Chúng tôi ở bên cạnh thường hay xem thấy chuyện 
cười này. Kỳ thực hai bên đều không có lỗi lầm, ông ăn vài củ hành như vậy 
không khởi tác dụng gì, trong mì để một ít rượu cũng không khởi tác dụng gì, 
đều xem là gia vị để dùng. Ở trong tự viện thì sợ có người hiềm nghi, còn ở đạo 
tràng cư sĩ, ở trong nhà cư sĩ thì không việc gì. Chúng ta phải hiểu được đạo lý 
này, không thể nói phạm một chút này thì là phạm đại tội, vậy thì không được 
rồi, nói ra nghiêm trọng đến như vậy. Tội nghiêm trọng chân thật thì họ đều 
quên mất. Tội nghiêm trọng chân thật là gì? Bạn xem Sa Di Luật Nghi, trong 
giới Sa Di nói, trên mình mang tiền là phạm đại giới, mỗi ngày trên người chúng 
ta đều mang cổ phiếu, cái đại giới này bạn không nói, cái lỗi nhỏ đó mà bạn tô 
vẽ ra, chẳng phải là điên đảo sao? Vì sao Phật bảo người xuất gia trên người 
không nên mang theo tiền? Cũng là giá giới, phòng ngừa tâm tham. Tiền càng 
nhiều thì tâm tham càng nặng, càng nhiều thì càng khó xả, cho nên Phật cấm 
người xuất gia cầm tiền trong tay, trên người không được mang theo tiền, trên 
tay không được cầm vàng bạc, tiền của, vật báo, đây đều là thuộc về giá giới. 
Chúng ta nhất định phải nên hiểu, đó là ngừa quấy dứt ác, một loại quyền nghi 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

231

thiết lập. Các vị biết được Thế Tôn khổ tâm dạy học, nơi nơi đều vì chúng ta 
làm ra rất nhiều công việc phòng phạm. 

Đó là hai loại tội. 

Có hai phương pháp sám hối. 

Nếu ở sự sám, thí dụ chúng ta tu pháp sám hối, như vừa rồi đã nói, bạn tu 
Đại Bi Sám, tu Lương Hoàng Sám, tu Thủy Sám, chiếu theo nghi qui đó mà 
làm thì đó thuộc về sự sám. Chúng ta y theo trong sám nghi dạy, chân thật mà 
làm, vậy mới có tác dụng. Không phải chỉ đọc qua một lần, đọc qua một lần 
không ích gì, mà phải chân thật làm. 

Nếu như có thể y theo định mà khai huệ, đó là tu tâm thanh tịnh. Trong 
tâm thanh tịnh sẽ sanh trí tuệ, sau đó thấu hiểu chân tướng của những tội nghiệp. 
Trên Kinh Phật nói: “Vạn pháp đều không. Vạn pháp do duyên sanh. Phàm 
hễ là pháp duyên sanh, ngay thể đều là không, không thể có được”. Chúng ta 
tạo tác chủng chủng tội nghiệp là duyên sanh. Đã là pháp duyên sanh, đương 
nhiên cũng là ngay thể đều là không, không thể có được, đó là đạo lý nhất định. 
Bạn hiểu được đạo lý này, khế nhập không tánh, cái tội này liền diệt. Thế nhưng, 
nếu bạn không thể khế nhập (chỗ khế nhập này chúng ta thường gọi là chứng 
đắc), bạn chưa chứng được cảnh giới này, bạn chưa vào được cảnh giới này thì 
bạn vạn lần không nên nghĩ tội nghiệp là không. Bạn ăn cơm có không hay 
không? Ăn cơm thì có, một cái có thì tất cả đều có, một không thì tất cả đều 
không. Nếu bạn quả nhiên có thể vào được cảnh giới tất cả không này thì tội 
nghiệp của bạn liền tiêu trừ, giống như vào cảnh giới như trong Kinh Kim Cang 
nói: “Nhất thiết hữu vi pháp, như mộng huyễn bào ảnh, như lộ diệc như điện, 
ưng tác như thị quán”. “Quán” là huệ, vào được cảnh giới này, như Kinh phía 
trước đã nói “Tam tâm bất khả đắc, duyên khởi tánh không”. Việc này là then 
chốt. Bạn chân thật được giải thoát, không những siêu việt sáu cõi, mà mười 
pháp giới cũng siêu việt luôn. Đó là lý sám, từ trên lý mà tu pháp sám hối.



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

232

Từ trên sự mà sám hối là phục phiền não, phục tội nghiệp, làm cho tội 
nghiệp không khởi hiện hành. Cách sám hối trên lý là nhổ sạch hết gốc tội 
nghiệp, nhổ sạch tận gốc, chân thật là chuyển phiền não thành Bồ Đề, chuyển 
sanh tử thành Niết Bàn, đó mới là pháp sám hối cứu cánh. Cách sám hối này 
phải bắt đầu từ đâu? Ở trên Kinh Phật dạy cho chúng ta mười phương pháp để 
làm. Phật nói có mười sự việc là thuận theo sanh tử, cũng chính là nói nếu như 
bạn có mười sự việc này thì bạn nhất định phải sanh tử luân hồi, bạn không thể 
thoát khỏi tam giới sáu cõi. Ngoài ra cũng có mười sự việc có thể làm cho bạn 
siêu việt luân hồi, siêu việt mười pháp giới. Trước tiên chúng ta phải sám trừ 
mười loại tâm lý tùy thuận sanh tử luân hồi của chúng sanh. 

MƯỜI LOẠI TÂM TÙY THUẬN SANH TỬ LUÂN HỒI 

Thứ nhất là “Vọng kế nhân ngã, khởi ư thân kiến” 

“Vọng” là hư vọng, không hề có sự thật này. “Kế” chính là chấp trước. 
Bạn chấp trước hư vọng, cho cái thân thể này là ta, chấp trước cái thân thể của 
người khác là người, từ ngay trong đó sanh khởi ngã chấp nghiêm trọng. Phật 
đem chỗ này xếp vào điều thứ nhất, điều này gọi là thân kiến. Bạn thấy, chúng 
ta ở trong kiến tư phiền não. Kiến hoặc có năm loại lớn là thân kiến, biên kiến, 
kiến thủ kiến, giới thủ kiến, tà kiến. Năm loại lớn này là kiến giải sai lầm của 
chúng ta. 

Cái đầu tiên chính là thân kiến. Thân kiến là từ do đâu mà có? Không hiểu 
rõ chân tướng sự thật, ở trong chân tướng sự thật khởi lên hiểu lầm nghiêm 
trọng, đem cái thân này xem thành chính ta, thế là ở trong đó liền khởi lên thị 
phi nhân ngã, điên đảo, vọng tưởng. Đây là căn bản của luân hồi. Sáu cõi luân 
hồi từ do đâu mà ra? Chính là do sự việc này mà ra, đó là Phật đem căn bản của 
luân hồi, nguyên nhân của luân hồi nói ra cho chúng ta. Cho nên, thiện ác ở 
trong Phật pháp nói là “vì chính mình chính là ác, vì người khác chính là 
thiện”, tiêu chuẩn là như vậy mà định. Vì chính mình là tăng thêm ngã kiến, 
tăng thêm ngã chấp. Cái thứ này thì rất phiền phức. Không vì ta nữa, vì chúng 
sanh thì ngã chấp dần dần sẽ tan nhạt. Không còn chấp trước cái thân này là ta 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

233

thì hân hoan vui vẻ, an vui, tự tại, vì chúng sanh, vì xã hội, không luận chúng 
ta ở một nơi nghề nghiệp nào đều là vì xã hội, vì chúng sanh phục vụ, đều là 
chân thật làm đến được hy sinh phụng hiến. Thực tế mà nói, trong hy sinh phụng 
hiến còn có ngã chấp, ai hy sinh vậy? Ta hy sinh. Ai phụng hiến? Ta phụng 
hiến. Còn chưa quên được cái “ta” thì hy sinh phụng hiến đều không có. Pháp 
vốn như vậy. Trong tự nhiên chính là ta có cách làm như vậy, cho nên phải quên 
cái ta đi mới được, phải vì chúng sanh. 

 Thứ hai là bên trong có vô lượng vô biên phiền não (phiền não 
chính là thị phi nhân ngã, tham-sân-si-mạn), bên ngoài có mê hoặc. 

Những thứ này là phiền não lớn. Mê hoặc bên ngoài, có người mê hoặc, 
có việc mê hoặc, có vật mê hoặc, những thứ mê hoặc quá nhiều. Xã hội ngày 
nay mỗi bước đều là hầm hố, mỗi bước đều là hầm lửa, có được mấy người có 
thể thuận buồm xuôi gió đi qua con đường hiểm này? Thật khó! Nếu bạn không 
có trí tuệ chân thật thì dễ dàng bị dụ hoặc. Sự tạo tác ác nghiệp này thì nặng, 
nhất định là tăng thêm vô minh, tăng thêm phiền não, cũng chính là tăng thêm 
nghiệp sanh tử luân hồi. Đây là loại thứ hai cần phải nên sám hối.

 Thứ ba là “nội ngoại duyên thảy đều đầy đủ. Bên trong có phiền 
não, bên ngoài có ác duyên”. 

Ý niệm làm thiện của chúng ta không có. Không những chính mình không 
thể tu thiện, thấy người khác tu thiện thì rất khó chịu, còn có thêm đố kỵ, còn 
có hãm hại; xem thấy người khác làm thiện thì nghĩ ra hết cách để phá hoại, để 
cản trở, thậm chí không ngại tạo ra tội nghiệp cực trọng, hủy báng, nhục mạ, 
hãm hại, thảy đều làm ra hết. Việc này chúng ta nhất định phải biết sám hối. 
Giả như chúng ta chính mình gặp phải loại tình huống này, không nên bị cảnh 
giới bên ngoài dao động, tuyệt đối không nên cho rằng chúng ta làm người tốt, 
làm việc tốt, giữ tâm tốt mà vẫn còn gặp phải rất nhiều khổ nạn, không làm 
người tốt được. Nghe có người nói “làm người tốt bị người gạt, ngựa tốt bị 
người cưỡi” thì không dám giữ tâm tốt, không dám làm việc tốt, vậy thì hỏng 
rồi, hoàn toàn bị hư hết. Nói ra hai câu này không phải là Phật nói, mà là ma 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

234

nói, vậy chẳng phải bạn đi theo ma để học sao? Chúng ta học Phật, khi cảnh ma 
hiện tiền, chúng ta mới có thể trải qua được khảo nghiệm, quyết không lo sợ, 
quyết không thoái lui. Biết được chúng ta gặp phải muôn vàn khó khăn, đối với 
bản thân chúng ta mà nói, giúp cho chúng ta tiêu trừ nghiệp chướng, đây là việc 
tốt, không phải việc xấu. Trên “Kinh Kim Cang”, Phật có nói một đoạn: “Thiện 
nam tử, thiện nữ nhân thọ trì đọc tụng thử Kinh”, thử Kinh là chỉ “Kinh Kim 
Cang”, nói “Kinh Kim Cang” tốt. Thọ trì là y theo giáo huấn của “Kinh Kim 
Cang” mà làm, y giáo phụng hành, đó là người tốt. Thế nhưng bị người ta khinh 
rẻ, bị người ta xem thường. Phật nói: “Con người này đời trước tạo tội nghiệp 
phải đọa ác đạo, nếu họ không thọ trì “Kinh Kim Cang”, nếu không học 
Phật, tương lai sẽ đọa đường ác. Hiện tại học Phật, chăm chỉ cố gắng học 
tập như vậy còn bị người khinh rẻ, bị người ta chà đạp, tội nghiệp của người 
này hiện tại sẽ trả hết, tương lai sẽ không đọa ác đạo nữa. Không những 
không đọa ác đạo, mà còn được A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”. Họ có 
thành tựu. Bạn thấy như vậy thì tốt biết mấy. Cho nên chúng ta nghe được Phật 
nói những lời này, trong lòng có được sự an ủi. Phật nói đều là thật, không phải 
là giả. Cho nên, người học Phật chúng ta gặp phải nghịch duyên, gặp phải 
nghịch cảnh, trong lòng phải rất thản nhiên, phải nỗ lực mà kiểm điểm. Người 
khác hủy báng chúng ta, chúng ta phải cố gắng nghĩ xem ta có hay không? Nếu 
như có thì phải mau sửa đổi, nếu không có thì cố gắng khích lệ, nhất định không 
thể làm việc sai. “Có thì sửa đổi, không thì khích lệ”, vậy thì tốt. Quyết không 
nên trách người khác, không nên có một niệm tâm sân hận, tâm báo thù, vậy thì 
sai rồi, vậy thì chúng ta lại đọa lạc. Chúng ta vẫn có tâm cung kính đối với họ, 
vẫn có tâm cảm ân. Họ tiêu tai, diệt tội thay ta, thì họ là đại ân nhân của ta, làm 
sao ta không cảm kích? Tu học của chính ta vẫn là mỗi niệm hồi hướng cho họ, 
cầu phước cho họ. Đó là Phật dạy bảo chúng ta phải nên có cách làm như vậy.

 Thứ tư, nếu như chúng ta có tội nghiệp này, thân-ngữ-ý ba 
nghiệp không ác nào không tạo, cũng chính là thường nói tạo mười ác 
nghiệp. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

235

Thân tạo ra sát-đạo-dâm; miệng vọng ngữ, hai lưỡi, ác khẩu, thêu dệt, 
trong tâm có tham-sân-si-mạn, vậy thì bạn phải nỗ lực cầu sám hối. Việc sám 
hối này là phải phát lồ sám hối. Chúng ta không có dũng khí ở trong đại chúng 
đông đảo phát lồ sám hối, thì chí ít phải ở trước mặt Phật Bồ Tát phát lồ sám 
hối. Có một số người ở trước mặt Phật Bồ Tát thầm lặng mà sám hối, chúng ta 
xem thấy miệng của họ đang động đậy, một câu cũng không nghe được, e rằng 
Phật Bồ Tát cũng không nghe thấy. Phật dạy chúng ta phát lồ sám hối, phát lồ 
sám hối là phải nói ra, không nên che giấu. Do đây có thể biết, loại sám hối này 
là rất muốn sám hối, nhưng lại còn ngượng ngùng, lại còn bị xấu hổ, vậy thì 
nghiệp chướng này không thể sám trừ. Cho nên nói, ở trước mặt Phật Bồ Tát 
mà bạn còn không chịu phát lồ, còn không chịu lớn tiếng nói ra, có thể thấy 
được ý nguyện của bạn không chân thành. Người chân thật thì không những ở 
trước mặt Phật Bồ Tát phát lồ sám hối, mà trước mặt thiện tri thức thông thường 
đều phải nên phát lồ sám hối. 

 Thứ năm, Phật nói, tuy bạn tạo ra những việc ác này không 
nhiều, thế nhưng tâm ác của bạn trùm khắp, bạn không thể làm ác đó là 
duyên chưa chín muồi, nếu như duyên chín muồi thì việc ác của bạn cũng 
trùm khắp. 

Thực tế ra mà nói, tạo ác cũng phải có phước báo, không có phước báo 
thì chỉ có thể làm được việc ác nhỏ, không thể làm được việc ác lớn. Người 
phước báo lớn mới có thể làm được đại ác, họ có thể tùy theo tâm mình muốn, 
muốn làm gì thì làm. Thông thường người không có phước báo muốn làm đại 
ác cũng không làm được, chỉ có thể làm được chút ác nhỏ. Tuy là ác nhỏ, nhưng 
tâm ác của họ có thể không nhỏ, việc này cần phải nên biết. 

 Thứ sáu là ý niệm làm ác ngày đêm tiếp nối không ngừng nghỉ, 
vậy thì không tốt. 

Cho nên ban ngày tạo ác, buổi tối nằm mộng vẫn là đang tạo ác, vẫn đang 
làm việc sai, nên gọi là “ngày nghĩ việc gì, đêm mộng làm việc đó”, bạn nói 
xem có đáng sợ không? Trên Kinh Phật nói những sự việc này, thực tế mà nói 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

236

đều là hiện tượng ác hạnh thông thường của chúng ta hiện tại. Phật nói ra một 
chút cũng không sai, một chút cũng không quá đáng.

 Thứ bảy là “che giấu lỗi lầm của chính mình, tránh né lỗi lầm 
của chính mình”. 

Chính mình tạo tác tất cả lỗi lầm, đem trách nhiệm đẩy cho người khác, 
vậy việc ác này thì lớn, việc ác này thì nặng. Chính mình tạo tác thì chính mình 
phải dũng cảm gánh vác, mạnh dạn nhận lỗi, thì lỗi của bạn mới có thể sám trừ. 
Nếu như che giấu, ngụy trang, đậy kín, thì tội này sẽ càng thêm nặng. Cho nên, 
Phật dạy chúng ta phải tích âm đức. Chúng ta làm việc tốt không nên để cho 
người khác biết, phải che giấu thì phước đức của bạn càng tích càng dày, quả 
báo tương lai sẽ thù thắng. Tội nghiệp thì không nên che giấu, cho dù tạo ra tội 
nghiệp nhiều hay ít đều mong muốn người khác biết. Để làm gì vậy? Người này 
nghe thấy mắng bạn một câu, người kia trách bạn một tiếng, thì quả báo này 
thảy đều trả hết. Chính mình tạo ra vô số ác nghiệp thì phải mau báo hết, còn 
những thiện nghiệp thì không nên để người biết. Bạn thấy hiện tại người thông 
thường thật là điên đảo, họ tạo ra việc ác thì không muốn người khác biết, chỉ 
làm có một chút thiện mà muốn đem nó tuyên dương thành đại thiện để mọi 
người xem trọng họ, tán thán họ, vậy thì thiện đã xài hết rồi, ác thì thảy đều 
giấu, để ở đó vẫn chưa động, để khi đến Diêm La Vương tính sổ luôn một lần, 
vậy thì sai rồi. Đó là người ngu si, không phải người thông minh. Phật dạy cho 
chúng ta thật có đạo lý.

 Thứ tám, hiện tại thông thường chúng ta nói ngoan cố, cố chấp, 
ngang ngược, tàn ác, không nghe khuyên răn của người khác, khởi tâm 
động niệm, lời nói việc làm đều là xung đột với người khác, ưa thích đối 
kháng với người khác, hiếu thắng bồng bột, không chịu thiệt, tranh hơn 
tranh thua, chỉ thích làm những việc như vậy. 

Đó cũng là tập khí, là tâm bệnh lớn. Phật giảng cho họ nghe những đạo lý 
nhân quả báo ứng, họ không tin tưởng. Khi tôi mới bắt đầu học Phật (vào lúc 
đó tôi 30 tuổi, vừa mới xuất gia không bao lâu), có một hôm tôi nghe một số 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

237

lão pháp sư già hơn so với tôi nói chuyện (không phải là thật già, đại khái lúc 
đó họ dáng dấp cũng chỉ bốn mươi hay năm mươi tuổi), tôi cũng đến ngồi bên 
cạnh, nghe rồi tôi toát mồ hôi lạnh. Họ đã nói gì vậy? Nhân quả mà trên Kinh 
Phật nói, ông tin không vậy? Tôi nghe qua thật bàng hoàng, vì họ là người xuất 
gia, bình thường cũng giảng nhân quả báo ứng cho cư sĩ nghe nhưng chính mình 
thì không tin. Chẳng trách lão sư Lý ngày trước đã nói một câu ngạn ngữ: “Hòa 
thượng sợ cư sĩ, cư sĩ sợ nhân quả, nhân quả sợ hòa thượng”. Tuy gần như 
là lời nói đùa, nhưng ở trong đó có đạo lý rất sâu rất rộng. Cho nên vào thời kỳ 
Mạt Pháp, bạn xem thấy học Phật thành tựu, chúng ta lấy việc niệm Phật vãng 
sanh, xem qua “Vãng Sanh Truyện” nhiều đời, người xuất gia vãng sanh thì ít, 
người tại gia vãng sanh thì nhiều. Chúng ta thấy người tại gia vãng sanh tướng 
lạ rất là hi hữu. Trong ba mươi năm gần đây nhất, Đài Loan còn có người đứng 
vãng sanh, đó là nữ cư sĩ tại gia, lão thái bà đứng mà vãng sanh. Số người ngồi 
mà vãng sanh thì càng nhiều, biết trước giờ đi, không có bệnh khổ. Thế nhưng, 
Đài Loan mấy mươi năm qua, một người người xuất gia vãng sanh có thoại 
tướng lạ như trên cũng không có, đừng nói là đứng vãng sanh, ngồi vãng sanh 
cũng không có người nào. Thật là lời của Lý lão sư nói không sai! Vì sao vậy? 
Chúng ta tỉ mỉ mà quan sát, người xuất gia thân xuất mà tâm không xuất, trong 
lòng còn chấp trước hơn so với người tại gia. Họ xuất ra chính cái nhà nhỏ của 
họ, tìm đến một cái chùa lớn, cái nhà đó còn lớn hơn nhiều so với cái nhà của 
chính họ, quyến thuộc cũng nhiều hơn, tiền của cũng nhiều hơn, tăng thêm 
tham-sân-si-mạn, tạo ra vô lượng tội nghiệp, không phải không có, đích thực là 
có. Những sự việc này chúng ta đều phải có cảnh giác cao độ, đây không phải 
là việc tốt, mà rất là đáng sợ, sợ chính mình ở ngay trong một đời này đọa lạc 
vào ba đường.

 Thứ chín, “Vô tàm vô quý, bất cụ phạm thánh”, không có tâm hổ 
thẹn.

 “Tàm” dùng lời hiện đại của chúng ta mà nói là “lương tâm bị dày vò”, 
chính mình làm sai việc gì, trong lòng của chính mình không an gọi là tàm. 
“Quý” là phê bình của người bên ngoài, không sợ phê bình của người khác, 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

238

chính là không sợ dư luận. Bậc thánh hiền và Phật Bồ Tát họ cũng không nể 
trọng. Nếu như chúng ta đọc “Kinh Vô Lượng Thọ” qua nhiều lần, trong Kinh 
nói với chúng ta, dân số của Thế giới Tây Phương Cực Lạc là vô lượng vô biên, 
không có người nào có thể tính đếm ra được. Trên Kinh Phật nêu ra một thí dụ, 
ngay trong hàng đệ tử Thích Ca Mâu Ni Phật, thần thông năng lực mạnh nhất 
là tôn giả Mục Kiền Liên. Tôn giả Mục Kiền Liên dùng thông minh trí tuệ của 
Ngài có thể trong một ngày một đêm tính ra được số lượng tinh cầu trong đại 
thiên thế giới của chúng ta, một đại thiên thế giới này có bao nhiêu tinh tú, trong 
tinh tú có bao nhiêu chúng sanh, Ngài có thể tính ra được, Ngài có năng lực lớn 
đến như vậy. Phật nói: “Giả như tất cả chúng sanh đều chứng được quả vị Bích 
Chi Phật, thần thông đạo lực như Mục Kiền Liên vậy, cùng nhau để tính đếm 
số người của Thế giới Tây Phương Cực Lạc cũng không thể tính ra được”. Thế 
giới Tây Phương Cực Lạc phồn hoa, náo nhiệt, tốt hơn nhiều so với chúng ta 
nơi đây. Phật lại nói: “Người ở cõi đó, người sanh đến nơi đó cho dù là người 
hạ hạ phẩm vãng sanh cõi Phàm Thánh Đồng Cư, trí tuệ năng lực của họ thảy 
đều hồi phục gần giống như Phật, mười phương thế giới tất cả chúng sanh họ 
đều có thể thấy được”. Chúng ta không thể thấy được họ, còn họ thì có thể thấy 
được chúng ta. Chúng ta ở đây nói một lời nho nhỏ, đối phương còn nghe chưa 
được rõ ràng thì Thế giới Tây Phương Cực Lạc thảy đều nghe được, bạn làm 
sao có thể giấu được người chứ? Ở nơi đây chúng ta khởi tâm động niệm người 
ta thảy đều biết, họ có tha tâm thông. Cho nên chúng ta chính mình cho rằng, 
làm ra một số việc xấu không có người biết, có thể giấu được người. Đúng! Bạn 
có thể giấu được năm mươi ức người của thế giới này, thế nhưng vô lượng vô 
biên Bồ Tát ở Thế giới Tây Phương, một người bạn cũng không thể giấu. Nếu 
như chúng ta chân thật tin tưởng, chân thật thấu hiểu thì bạn sẽ không dám khởi 
một niệm ác. Khởi một niệm ác, Phật Bồ Tát đều biết, Thế giới Tây Phương 
Cực Lạc người người đều biết. Nếu bạn muốn đến Thế giới Tây Phương Cực 
Lạc, A Di Đà Phật đại từ đại bi kéo bạn lên đó, người Thế giới Tây Phương Cực 
Lạc mỗi mỗi đều trợn mắt nhìn: “Làm sao ông có thể đến đây vậy? Là một 
người ác, ông đến đây chẳng phải là phá hoại hoàn cảnh của chúng tôi sao?”. 
Điều kiện của Thế giới Tây Phương Cực Lạc là “các bậc thượng thiện đều ở 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

239

một nơi”. Chúng ta phải tu thượng thiện, khởi tâm động niệm, lời nói, việc làm 
đều thiện, không nên làm việc ác. Nhất định phải nên biết, không luận là chúng 
ta ở nơi nào, lúc nào, Phật Bồ Tát của Thế giới Cực Lạc thảy đều xem thấy. Đây 
là thật, không phải là giả. Không những không dám làm việc xấu, không dám 
ác khẩu, không dám vọng ngữ, mà trong ý niệm, một niệm ác cũng không có, 
thì chúng ta mới có thể vỗ ngực nói: “Nhất định vãng sanh!”. 

Hai hôm trước, có một vị cư sĩ ở Hoa Kỳ cũng là một ông lão đồng tu 
chúng ta bị bệnh, gọi điện thoại hỏi tôi: “Tôi có thể bị đọa địa ngục không?”. 
Tôi liền thành thật nói với ông: “Ông có thể bị đọa địa ngục hay không, tôi 
không biết. Việc này ông phải hỏi lại chính mình”. Chính bạn niệm Phật, tu 
thiện, làm sao có thể đọa địa ngục chứ? Nếu như bạn niệm Phật mà còn tạo 
nghiệp, vậy thì không thể tránh khỏi, việc đó sẽ khó. Cho nên tôi liền khuyên 
ông đọc “Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo Kinh”, đọc thêm nhiều lần, 
nghĩ lại xem chính mình tạo ra là những nghiệp gì. Nếu như bạn tạo tội nghiệp 
địa ngục cực trọng, chỉ cần hơi thở của bạn chưa dứt thì vẫn còn có thể cứu. 
Cứu bằng cách nào? Sám hối cầu vãng sanh, phải chân thật sám hối, phải từ 
trong nội tâm mà sám hối, sau không tái tạo, bạn mới có thể không đọa ba 
đường, bạn còn có thể mang nghiệp vãng sanh. Thí dụ này ở trên Kinh có nói, 
trong “Tịnh Độ Thánh Hiền Lục” hay trong “Vãng Sanh Truyện” chúng ta xem 
thấy nhiều người niệm Phật vãng sanh, có người tạo tội nghiệp cực trọng, chân 
thật hồi đầu, chân thật sám hối thì đều có thể vãng sanh. Nếu như bạn không tin 
tưởng, bạn tiếp tục tạo tác, vậy thì không còn cách nào. Bạn chân thật hồi đầu 
giác ngộ, sau không tái tạo thì đều được cứu. Phật Bồ Tát đại từ đại bi, không 
hề nhớ lỗi lầm của chúng sanh. Ngay Đại Sư Huệ Năng cũng nói: “Nếu người 
chân chính tu hành, không thấy lỗi người khác”, Phật Bồ Tát làm sao nhớ lấy 
lỗi lầm của chúng sanh chứ, không hề có việc này. Vấn đề là chính mình tạo ra 
tội nghiệp này, chính là sợ tánh tội, cái thứ này phiền phức, nhất định phải dựa 
vào chính mình nỗ lực mà sám hối. 

Điều sau cùng chính là “không tin nhân quả báo ứng”. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

240

Bạn chân thật tin tưởng nhân quả báo ứng thì khởi tâm động niệm, lời nói 
việc làm nhất định phải kiểm điểm. Vì sao vậy? Biết được quả báo thật đáng 
sợ, nhất định không dám thưởng thức. Những việc này đều là sự thật. 

Chúng ta chính mình nghĩ xem, cả đời này chân thật là may mắn, gặp 
được Phật pháp mới hiểu rõ đạo lý này. Trước khi chưa gặp Phật pháp, những 
tội nghiệp này chúng ta thường tạo. Tuy là chúng ta không có túc mạng thông, 
thế nhưng thử nghĩ xem, trong đời quá khứ e rằng vẫn là không thể tránh khỏi, 
nghĩ như vậy thì tạo tác nhất định cũng như vậy. Ngay trong đời này, trước khi 
chưa gặp được Phật pháp, những tội nghiệp Phật nói này tôi đều đã làm qua. 
Sau khi học Phật tôi mới hiểu rõ. Tôi hiểu rõ tương đối sớm một chút, trên thực 
tế cũng không xem là quá sớm. Năm 26 tuổi tôi mới học Phật, mới hiểu được 
những việc này. Thời gian kháng chiến, tôi khoảng mười mấy tuổi, đã tạo 
nghiệp sát rất nặng, ham thích săn bắn, cho nên rất nhiều người xem tướng số 
đoán mạng cho tôi đều nói tôi đoản mạng. Tôi tin tưởng, vì sao vậy? Nghiệp sát 
quá nặng, làm sao không đoản mạng? Ngay đời này, đời sống rất khổ cực, không 
thể đoàn tụ với người nhà, tôi cũng tin tưởng là do nghiệp báo. Tôi sát sanh, 
làm cho cả nhà của chim thú không được đoàn viên, cho nên tôi phải chịu quả 
báo này. Tôi tạo ra nhân gì thì phải nhận lại quả báo đó, việc này làm sao có thể 
tránh được? Sau khi chân thật hiểu được Phật Bồ Tát đã cứu chúng ta, thấu hiểu 
chân tướng sự thật, chân thật thay đổi tự làm mới, không còn vì chính mình mà 
vì Phật pháp, vì chúng sanh, lại gặp được pháp môn Tịnh Độ, một đời này mới 
chân thật làm đến được viên mãn, có được một con đường. Làm thế nào báo ân 
Phật, báo ân chúng sanh, làm thế nào chuộc lại những lỗi lầm mà trước đây 
chúng ta đã giết hại những chúng sanh? Chỉ có hoằng dương Phật pháp, đem 
pháp môn thù thắng này giới thiệu cho mọi người. Mọi người niệm Phật tương 
lai đều vãng sanh Tịnh Độ, đều thành Phật thì tội nghiệp này, nghiệp chướng 
này của chúng ta đại khái có thể được tiêu trừ. 

******************



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

241

16 Ý nghĩa bao hàm trong câu Kinh văn: “Hàm cộng tuân tu Phổ Hiền Đại 
Sĩ chi đức” này rất sâu rất rộng. Chúng ta giới thiệu sơ lược qua nhưng cũng 
phải đem mười nguyện của Phổ Hiền Đại Sĩ giảng qua một chút. Chúng ta đang 
giảng “Sám hối nghiệp chướng”. Sám hối nghiệp chướng ở vào ngày nay là 
mấu chốt vô cùng quan trọng.

Mấy năm gần đây, tôi nghĩ, có rất nhiều đồng tu từ báo chí, truyền hình 
nghe thấy những tin tức rất nhiều nơi trên toàn thế giới nói với chúng ta hiện tại 
tai nạn rất là phổ biến, hơn nữa những tai biến này có thể nói mỗi năm một phức 
tạp hơn, năm sau nghiêm trọng hơn năm trước. Singapore là đất phước. Tuy là 
đất phước, nhưng cũng không thể nói không bị ảnh hưởng. Mỗi chúng ta đều 
quan tâm đến làm thế nào mới có thể tiêu tai giải nạn. Tôi tin tưởng không chỉ 
là đồng tu học Phật đều đang quan tâm lo lắng, muốn tìm đến phương pháp có 
hiệu quả để tiêu tai giải nạn, đón kiết hóa hung. Tôi tin tưởng không chỉ Phật 
giáo đồ, mà tín đồ các tôn giáo khác cũng đang lo lắng như vậy, thậm chí đến 
những người nổi tiếng, bao gồm những người không tín ngưỡng tôn giáo, xem 
thấy những tai biến này trong lòng đều không thể an ổn. Đây là vấn đề trọng 
đại của xã hội hôm nay. Vậy chúng ta muốn hỏi có phương pháp gì có hiệu quả 
có thể giúp chúng ta tiêu tai khỏi nạn không? Đáp án trên Kinh Phật là khẳng 
định có, nhất định có phương pháp, hơn nữa nhất định có hiệu quả. Vấn đề là 
chúng ta có tin tưởng không, có chịu tiếp nhận hay không. Những tai biến này 
từ do đâu mà đến, vì sao mà có? Nguyên nhân của nó rất là phức tạp, chúng ta 
phải tường tận. Việc này trên Kinh Đại Thừa Phật thường nói là “vô lượng nhân 
duyên”, không phải nhân duyên nhỏ, không phải nhân duyên đơn giản, mà là 
nhân duyên rất phức tạp, tạo thành hiện tượng ngày nay. Hiện tượng là thuộc 
về quả báo, có nhân ắt có quả, thế nên ở trong Đại Kinh Phật nói rõ cho chúng 
ta cội gốc của vũ trụ, nhân sinh. Trên Kinh nói được rất rõ ràng vũ trụ từ đâu 
đến, vụ trụ hình thành như thế nào. Chúng ta xem thấy ngay trong thái không 
này có rất nhiều tinh cầu, nó làm thế nào sanh ra, diễn biến ra làm sao? Làm thế 
nào những tinh cầu này vận hành ở ngay trong thiên không có qui tắc đến như 

16 Bắt đầu đĩa 17



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

242

vậy, không hề va chạm lẫn nhau? Sinh mạng từ nơi đâu mà đến? Chính chúng 
ta từ nơi đâu mà đến? Vì sao có sinh mạng? Tại vì sao có những hoàn cảnh đời 
sống hiện tiền này của chúng ta? Không đọc Kinh Phật thì bạn không thể nào 
tường tận những chân tướng sự thật này. Không ít chuyên gia học giả thế gian, 
nhà triết học, nhà khoa học, các nhà tôn giáo đều đang thăm dò, đều đang tìm 
kiếm, hy vọng tìm được đáp án chân thật chính xác. Thế nhưng đã mấy ngàn 
năm, từ lúc nhân loại có văn minh lịch sử thì đã bắt đầu tìm, cho đến ngày nay 
cũng chưa tìm ra, họ có rất nhiều lý luận nhưng không có gì đúng. Chúng ta 
nghe qua cách nói của họ đích thực không thể bảo chúng ta tâm phục khẩu phục. 
Quay đầu lại nghe Phật nói thì đích thực có đạo lý. Nói được rõ ràng nhất, tường 
tận nhất, thấu triệt nhất chính là ở trong “Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm 
Kinh”. Bộ Kinh này rất dài. Sau khi đọc rồi, cho dù không thể hiểu được triệt 
để nhưng cũng có thể biết được đại khái. Biết được một cách đại khái thì không 
tệ rồi, chúng ta ở ngay trong một đời này liền biết được phải nên làm người như 
thế nào, phải nên tu hành như thế nào, phải nên làm thế nào đón kiết hóa hung, 
tiêu tai khỏi nạn, trải qua đời sống hạnh phúc chân thật mỹ mãn của chính mình. 
Mong cầu của chúng ta ở trong cửa Phật đích thực có thể đạt được đầy đủ, chân 
thật có thể mãn nguyện. 

Phật nói với chúng ta lý do của mười pháp giới y chánh trang nghiêm, đó 
chính là nói khởi nguồn của vũ trụ. Vũ trụ cùng sinh mạng là đồng thời mà có, 
không có trước sau. Có sinh mạng thì có vũ trụ, có vũ trụ thì có sinh mạng, sinh 
mạng cùng vũ trụ không thể phân ra. Làm sao diễn biến thành kết quả này? Phật 
nói rõ cho chúng ta nguyên lý căn bản, trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói: “Tất cả 
pháp là duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”. Tâm là gì? Không có người nào 
biết. Khi vừa nhắc đến tâm, mọi người lập tức liền nghĩ đến [trái tim] “Ồ! Chỗ 
này là tâm, tâm ở chỗ này”. Cái tâm này thì không dùng được, cái tâm này 
không thể biến đổi, cái tâm này chỉ có thể sanh ra chướng ngại, không có việc 
gì tốt cả. Cho nên đại đức xưa của Thiền tông nói rất hay: “Nhược nhân thức 
đắc tâm, đại địa vô thốn thổ”. Ý nghĩa của “đại địa vô thốn thổ” này chính là 
nói “tất cả vấn đề thảy đều giải quyết”, không còn vấn đề nữa. Nếu người nào 
chân thật nhận được cái tâm, thì tất cả vấn đề thảy đều giải quyết. Do đây có 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

243

thể biết, mong cầu của cả Phật pháp chính là cầu được “minh tâm kiến tánh”. 
Minh là minh bạch, ngày nay chúng ta không minh bạch, nếu tâm minh bạch 
thì liền thấy được tánh. Tánh là gì vậy? Tánh là thể của tâm. Tâm là dụng của 
tánh. Tâm này là chân tâm, có thể, có dụng. Từ trên thể thì chúng ta gọi là bổn 
tánh, từ trên tác dụng thì chúng ta gọi là tâm. Nếu như tác dụng cùng với thể 
tương ưng thì chúng ta gọi nó là chân tâm; nếu như trái ngược với thể thì chúng 
ta gọi nó là vọng tâm. Đây là ở trên Kinh Phật nói. Chân tâm khởi tác dụng thì 
cảnh giới đó liền thù thắng. Chư Phật Bồ Tát ở Pháp Giới Nhất Chân, trên “Kinh 
Hoa Nghiêm” nói Thế giới Hoa Tạng của Phật Tỳ Lô Giá Na, trên “Kinh Vô 
Lượng Thọ” nói Thế giới Tây Phương Cực Lạc, đó là tác dụng cùng thể tánh 
hoàn toàn tương ưng, chân tâm khởi tác dụng, duy tâm sở hiện, tâm đó là chân 
tâm. 

Hiện tại chúng ta đọa lạc thành phàm phu, phàm phu có tâm hay không? 
Đương nhiên là có tâm. Tuy có tâm nhưng chúng ta không nhận biết, thế là hiện 
tại tâm này của chúng ta khởi tác dụng trái ngược với chân tánh, không tương 
ưng với chân tánh. Tuy không tương ưng nhưng nó vẫn khởi tác dụng, thế là ở 
trong tác dụng liền sanh ra biến hóa, hoặc giả chúng ta nói biến chất. Chất biến 
nhưng tánh không biến, nếu tánh có thể biến thì tánh không phải thật, cho nên 
Phật ở trên Kinh mới nói: “Tất cả chúng sanh đều có Phật tánh”. Đã là có 
Phật tánh thì đương nhiên có thể làm Phật, đây là đạo lý nhất định. Chất đổi, 
tánh không đổi. Chất đổi là gì vậy? Biến thành mười pháp giới y chánh trang 
nghiêm. Lấy người thông thường hiện tại mà nói, thân thể này của chúng ta, 
nguồn gốc của sinh mạng là do chất thay đổi, cho nên hoàn cảnh sinh hoạt của 
chúng ta ngày nay cũng thay đổi. Chất vì sao có thể thay đổi? Phật nói, trong 
mười pháp giới (bao gồm sáu cõi của chúng ta), ngày nay chúng ta bao gồm tất 
cả hình hình sắc sắc, những hiện tượng này là “duy thức sở biến”. Có thức thì 
liền sanh ra biến chất. Thức là gì vậy? Thức là vọng tưởng, phân biệt, chấp 
trước. Vậy chúng ta thử nghĩ xem, có người nào mà không có vọng tưởng, phân 
biệt, chấp trước? Mỗi mỗi đều có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, vậy phiền 
não này không nhỏ. Cho nên, thế giới này là do cộng nghiệp của mỗi một người 
chúng ta biến ra. Thân thể này của chúng ta, dung mạo của chúng ta, tình trạng 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

244

sinh hoạt của mỗi cá nhân chúng ta là do biệt nghiệp biến ra. Những đạo lý này, 
những chân tướng sự thật này ở trong Kinh Đại thừa Phật nói cho chúng ta nghe 
rất tường tận, rất thấu triệt. “Tất cả pháp do tâm tưởng sanh”, tâm tưởng này 
chính là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. 

Tất cả pháp là do tâm tưởng sanh ra, cho nên mọi người chúng ta đều 
hướng đến phương diện thiện mà nghĩ thì thế giới này liền hòa thiện; nếu mọi 
người đều hướng đến mặt ác mà nghĩ thì thế giới này liền đổi xấu. Vậy hiện tại 
chúng ta tỉ mỉ mà quan sát thử xem, những người ở thế gian này họ đang nghĩ 
gì? Người học Phật chúng ta cùng người thế gian thông thường dụng tâm không 
giống nhau, nhất là phát tâm từ nơi công việc hoằng pháp lợi sanh. Bạn lên 
giảng đài giảng Kinh nói pháp hay bình thường sinh hoạt tu trì đều phải làm mô 
phạm cho chúng sanh. Do đó, nói pháp phải khế cơ, hình thức sinh hoạt của 
chúng ta càng phải khế cơ. Vậy thì chúng sanh hiện tại lỗi lầm do đâu? Cái bệnh 
này tương đối nghiêm trọng, nghiêm trọng chính là hiện tượng xã hội. Hiện 
tượng xã hội hiện tại này rất là không tốt, bệnh đã phát tác rồi, phát tác đến 
bước tương đối nghiêm trọng. Làm thế nào để chẩn đoán? Làm thế nào dùng 
thuốc? Phương pháp chẩn đoán có hiệu quả nhất là phải làm cho chúng sanh 
buông bỏ đi những mê hoặc của họ (mê hoặc chính là vọng tưởng, phân biệt, 
chấp trước của chúng sanh), phải làm cho chúng sanh thức tỉnh, phải bảo họ 
giác ngộ. Mỗi ngày chúng ta nghĩ tưởng xằng bậy, toàn là nghĩ sai, hoàn toàn 
sai lệch, trái ngược với chân tướng sự thật. Chúng ta nghĩ sai, làm sai, nói sai, 
cho nên kết quả của những sai lầm này chính là hiện tượng của xã hội ngày nay. 
Xã hội này động loạn, xã hội có tai biến là từ chỗ này mà ra. Rõ ràng, tường tận 
hiện tượng này, tôi tin tưởng mỗi một người đều cảm xúc đến.

Trong tin tức cũng thường hay hiển thị sự biến đổi khác thường của khí 
hậu toàn thế giới. Mấy năm gần đây, nhiệt độ trên địa cầu không ngừng nâng 
lên cao, mức độ lên cao rất lớn. Ảnh hưởng của nó là núi băng của hai cực nam 
- bắc đang bắt đầu tan rã, đương nhiên sự tan rã của nó không nhanh. Giả như 
nhiệt độ trên địa cầu có thể dừng lại ở nhiệt độ hiện tại, không nâng lên cao nữa, 
thì theo tính toán của khoa học gia, phải 50 năm nữa thì núi băng của nam - bắc 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

245

cực mới hoàn toàn tan ra. Căn cứ theo thống kê của mấy năm gần đây, nhiệt độ 
này nếu mỗi năm lại nâng lên cao nhiều nữa thì e rằng núi băng của nam - bắc 
cầu trong 20 năm thì sẽ tan rã hết. Khi núi băng tan rã, mực nước biển liền nâng 
lên cao, khu vực duyên hải thảy đều chìm vào trong đáy biển. Tai nạn này quá 
lớn, khoa học có tiến bộ thế nào cũng không có cách gì để ứng phó. Hiện tại 
mọi người đem việc này quy cho đại tự nhiên, cho rằng tai hại của tự nhiên này 
không phải sức con người có thể làm nổi, đem trách nhiệm này đùn đẩy cho 
người khác hết. Đó chính là không hiểu chân tướng sự thật. Nhiệt độ lên cao, 
nguyên nhân chân thật do đâu vậy? Phật nói ra rồi, đáng tiếc mọi người không 
tin, vậy thì còn cách nào chứ? Phật nói với chúng ta nhiệt độ là do lửa sân hận. 
Nguyên nhân căn bản của tai biến ngày nay chính là tham-sân-si-mạn của chúng 
sanh. Vọng tâm này mỗi ngày không ngừng đang thêm lớn nên ảnh hưởng đến 
hoàn cảnh. Khi vừa mở đầu tôi đã nói với các vị, khởi nguồn của vũ trụ cùng 
sinh mạng là đồng thời, nói rõ sinh mạng của chúng ta cùng hoàn cảnh là đồng 
thời, không thể phân ra. Nhà Phật gọi sinh mạng là Chánh báo, hoàn cảnh là Y 
báo. Y - Chánh là cùng một cội gốc, cho nên Y báo và Chánh báo là một, không 
phải hai. Ở trên Kinh Phật nói với chúng ta rất nhiều lần là “Y báo tùy theo 
Chánh báo chuyển”, trên “Kinh Lăng Nghiêm” nói được rõ ràng hơn: “Nếu 
có thể chuyển cảnh thì đồng Như Lai”. Như Lai là người giác ngộ. Người giác 
ngộ có thể thay đổi hoàn cảnh tự nhiên, họ có cần phải dùng những công cụ 
khoa học không? Không cần thiết, tâm chuyển rồi thì hoàn cảnh tự nhiên liền 
đổi. Nếu như chúng ta muốn nhiệt độ trên địa cầu này hạ xuống thì dùng phương 
pháp gì? Mọi người dập tắt tham-sân-si thì nhiệt độ hạ rất nhanh. Nếu như 
chúng ta ngày ngày vẫn là đang tham-sân-si thì nhiệt độ đó vẫn cứ hướng lên 
trên cao, không thể nào hạ xuống. Đó là hiện tượng mà chúng ta đã xem thấy ở 
rất nhiều quốc gia khu vực. Mỗi năm đi qua một lần, xem thấy tham-sân-si-mạn 
của mọi người nơi đó tăng thêm, không hề hạ thấp. Không những không hạ 
thấp, mà ngay đến tạm dừng lại cũng không có. Thật là tham mà không chán! 
Tham không được thì sân hận. Do đây có thể biết, “Sám trừ nghiệp chướng” 
thì vô cùng quan trọng. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

246

Nghiệp chướng là gì? Nghiệp chướng chính là tạo tác ra những ác nghiệp 
này. Lần trước, tôi đã nói rõ với các vị, tâm luân hồi thì tạo nghiệp luân hồi, 
cho nên nhất định phải sám trừ. Việc này ở trên Kinh Phật nói cho chúng ta 
nghe “mười tâm nghịch, thuận”. Mười loại tùy thuận sanh tử, tâm tùy thuận 
sáu cõi luân hồi, phía trước chúng ta đã nói qua. Ngày nay chúng ta tiếp tục 
giảng mười tâm nghịch sanh tử. Chữ “nghịch” này nghĩa là trái ngược, chính là 
nói chúng ta tu mười loại tâm này thì có thể siêu việt sáu cõi luân hồi, có thể 
tiêu tai giải nạn, có thể hóa giải vô số tai biến thế gian hiện tại. Phật nói cho 
chúng ta nghe mười điều, người khác không tin tưởng, chúng ta không cần để 
ý, chúng ta chính mình phải tin tưởng, phải từ chính bản thân chúng ta nỗ lực 
mà làm. Việc này ở trên Kinh Phật cũng nói rất tường tận. Ngày nay chúng ta 
sống trên thế gian này, thế gian này là cộng nghiệp, trong cộng nghiệp còn có 
biệt nghiệp, cho dù địa cầu này gặp phải tai biến to lớn, như rất nhiều người 
nói: “Khi đại tai nạn này đến, người trên địa cầu này có thể chết phân nửa, có 
thể chết hai phần ba, vẫn còn một phần ba không chết, họ vẫn có thể vượt qua”. 
Đó chính là trong cộng nghiệp vẫn còn có biệt nghiệp. Người ngoài quốc nói, 
“người tin tưởng Thượng đế thì được cứu”, không tin Thượng đế thì e rằng 
không có cách gì tránh khỏi tai nạn. Cách nói này chúng ta rất khó tán thành, vì 
như vậy thì người không có việc ác nào mà không dám làm. Tin vào Thượng 
đế thì Thượng đế cũng có thể cứu giúp họ, cả đời làm người tốt Thượng đế 
không cứu họ, vậy thì Thượng đế quá bất công rồi. Phật nói có đạo lý, bạn có 
thể hồi tâm chuyển ý, diệt trừ tham-sân-si, tu phước, tu thiện, tích công bồi đức 
thì bạn liền có thể được cứu, bạn có thể được bảo đảm, có thể tiêu tai khỏi nạn. 
Nếu như bạn tiếp tục tham-sân-si-mạn, vẫn tiếp tục tạo ác, khi đại tai nạn đến 
thì e rằng sẽ không thể tránh khỏi. Cách nói này của Phật chúng ta nghe rồi vẫn 
cảm thấy tràn đầy đạo lý, có thể tiếp nhận. Cho nên, thật nếu như Thượng đế 
không nói đạo lý thì chúng ta cũng không bằng lòng theo, luôn phải có đạo lý. 

MƯỜI LOẠI TÂM NGHỊCH SANH TỬ LUÂN HỒI

Thứ nhất, Phật khuyên bảo chúng ta phải “minh tín nhân quả”. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

247

Bốn chữ này rất hay. Minh là trí tuệ, không phải mê tín. Đối với chân 
tướng sự thật, bạn phải làm cho rõ ràng, tường tận, thông suốt, thấu đáo, bạn 
chân thật tin tưởng đối với nhân quả này. Phật nói tất cả Kinh đều không rời 
nhân quả, thế gian pháp không thể thoát khỏi nhân quả, Phật pháp cũng không 
thể thoát khỏi nhân quả. Nhân quả tuyệt đối không phải mê tín. Trồng dưa được 
dưa, trồng đậu được đậu, đó là nhân quả. Quyết định không thể trồng đậu được 
dưa, trồng dưa được đậu, không hề có đạo lý này, vì nhân quả không tương ưng. 
Cho nên nhân thiện nhất định được quả thiện, nhân ác nhất định cảm ác báo, 
làm gì sai chứ! Thế nhưng có lẽ chúng ta sẽ xem thấy có một số hiện tượng 
trong xã hội dường như không hề tương ưng với những gì Phật pháp đã nói. 
Chúng ta xem thấy một số người ác hưởng phước, người thiện thì bị chịu tội, 
đời sống vô cùng khốn khổ, việc này dường như không phù hợp với sự thật 
nhân duyên quả báo mà Phật pháp đã nói. Đó là do bạn đối với sự thật và luân 
lý của nhân quả chưa tường tận, chưa được thông suốt, bốn chữ “minh tín nhân 
quả” bạn không hiểu được nên bạn mới sanh ra hiểu lầm. 

Nhân quả thông cả ba đời, điểm này chúng ta nhất định phải tin tưởng, 
phải khẳng định. Bất cứ một chúng sanh nào cũng có đời quá khứ, có đời hiện 
tại và còn có đời tương lai, nhân quả thông cả ba đời. Đời trước tu thiện tích 
đức, đó là trồng nhân thiện thì đời này họ được giàu sang phú quý. Cái họ hưởng 
là phước báo. Do quả này của họ quá lớn, cho nên đời này cho dù họ tạo ra rất 
nhiều tội nghiệp, nhưng phước thừa của họ vẫn chưa hưởng hết, cho nên họ vẫn 
đang tiếp tục hưởng phước. Thế nhưng các vị phải nên biết, ngay trong đời này 
họ chỉ hưởng phước, lại không chịu tu phước mà còn tạo tội nghiệp, thì phước 
báo tuy lớn nhưng sẽ tiêu hao rất nhanh. Phước báo của họ rất lớn, có thể ngay 
trong đời này của họ mãi đến lâm chung đều là phước báo lớn hiện tiền, tội báo 
của họ chưa hiện ra, thế nhưng đời sau của họ thì thê thảm. Việc này chúng ta 
thường hay xem thấy. Còn có một số phước báo rất lớn nhưng không lớn như 
những người vừa nói trên, họ hưởng phước nhưng không chịu tu phước, hơn 
nữa còn đang ở đó tạo ác, nên phước của họ hưởng 20-30 năm thì cũng sẽ không 
còn. Việc này hiện tại thông thường gọi là phá sản, họ bị sụp đổ, cuối đời của 
họ không bảo đảm. Đó là nói phước báo của họ ở ngay trong mấy mươi năm đó 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

248

thảy đều tiêu hao hết. Chúng ta ở trong xã hội xem thấy rất nhiều hiện tượng 
này. Còn người tu phước mà cả đời này cuộc sống rất là khổ cực, đó là do đời 
quá khứ không có tu phước, hiện tại họ phải chịu quả báo này. Ngày nay họ tu 
phước tích thiện, trồng nhân tốt thì đời sau họ được phú quí. Cho nên, người 
phú quí không phải đời đời phú quí, người nghèo khổ cũng không phải đời đời 
nghèo khổ, tạo hóa đối với người rất công bình. Người đời này hưởng phước 
thì đời sau chịu tội, người đời này chịu tội thì đời sau hưởng phước. Nhân duyên 
quả báo không hề sai lọt. 

Nếu như bạn hiểu rõ đạo lý này, thông đạt chân tướng sự thật thì ngay 
trong đời này chăm chỉ nỗ lực đoạn ác tu thiện, sám trừ nghiệp chướng, quả báo 
đó của bạn ngay đời này liền có thể hiện tiền, liền có thể hưởng thụ được. Đó 
là người thông minh, người sáng suốt. Cho nên, nếu như bạn chân thật hiểu rõ 
bốn chữ “minh tín nhân quả”, chịu đi làm, thì sẽ như quá khứ tiên sinh Viên 
Liễu Phàm đời nhà Minh đã thay đổi được vận mạng của chính mình. Chúng ta 
xem thấy những thứ ông mong cầu trong mạng của ông đều không có, trong 
mạng của ông không có công danh (công danh này dùng lời hiện đại mà nói 
chính là học vị), ông đi học không lấy được học vị. Trong mạng không có thì 
dù sách đọc có tốt hơn, đi thi cũng không đậu, vậy có cách nào đây? Vì trong 
mạng không có. Nếu trong mạng bạn có, sách học không được tốt lắm, khi đi 
thi thì cũng vừa vặn gặp được mấy đề mục mà bạn biết, thì bạn liền thi đậu. Đây 
là do trong mạng của bạn có, trong mạng của bạn không có thì không còn cách 
nào. 

Tiên sinh Liễu Phàm trong mạng không có học vị cao. Học vị của ông chỉ 
đến tú tài, nhưng bạn thấy sau cùng ông lấy được bằng tiến sĩ. Tiến sĩ là học vị 
cao nhất. Nếu như dùng học vị của trường học hiện nay để so sánh, thì tú tài  
bằng với học sĩ, cử nhân bằng với thạc sĩ, tiến sĩ bằng với cao học. Ông lấy 
được học vị cao học là do ông đoạn ác tu thiện, tích công bồi đức mà cầu được, 
chân thật là “Phật thị môn trung hữu cầu tắc ứng”. Trong mạng của ông không 
có con cái, ông cũng cầu được con trai, kết quả sau đó ông sanh được hai đứa 
con trai. Hai đứa con trai đều ngoan, đều là hiếu tử hiền tôn. Trong mạng tuổi 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

249

thọ không dài, chỉ có 53 tuổi. Ông tuyệt nhiên không có cầu tuổi thọ. Tuy không 
có cầu trường thọ, thế nhưng do tích công bồi đức nên tự nhiên liền được tăng 
thêm tuổi thọ, ông sống đến hơn 70 tuổi. Trong mạng không có nhưng có thể 
cầu đến được, đó là chân thật cầu được.

Hiện tại các vị đã xem thấy, rất nhiều người đến chùa miếu thắp hương, 
bái Phật dập đầu để cầu thăng quan phát tài. Khi vừa cầu liền được thì cho là 
Phật Bồ Tát rất linh, kỳ thật việc này thế nào vậy? Vì trong mạng của bạn có, 
cũng vừa lúc vào năm đó bạn sẽ phát tài, bạn cầu cũng vừa đúng lúc gặp được. 
Sự việc này là như vậy, không phải Phật Bồ Tát bảo hộ, mà đó là trong mạng 
có, cũng vừa lúc gặp được. Giả như Phật Bồ Tát thật linh nghiệm như vậy thì 
mỗi một người cầu nguyện, mỗi một người đều được phát tài, như vậy mới 
đúng! Một trăm người cầu nhưng chỉ có một người phát, còn chín mươi chín 
người kia không phát, tôi không tin là do Ngài linh. Việc này đầu óc phải tường 
tận một chút, làm gì mà mê hoặc điên đảo đến như vậy? Mỗi người cầu nguyện 
thì mỗi người đều phát; mỗi người cầu thăng quan thì mỗi người đều thăng 
quan, vậy mới gọi là thật linh. Bạn xem thấy có mấy người cầu được? Ngay 
trong một vạn người đi cầu nguyện, chân thật có được chỉ một hai người mà 
thôi, còn nhiều người đều không cầu được. Phật dạy cho chúng ta là thật, một 
người cầu thì một người nhận được, một vạn người cầu thì một vạn người nhận 
được, một người cũng không thể sót, đó là thật, nó có đạo lý trong đó. Chúng 
ta phải chân thật tin sâu đối với nhân quả. Học Phật phải từ ngay nơi đây mà 
bắt đầu, phải từ ngay nơi đây mà học. 

Ở mọi nơi, tôi đều khuyên bảo mọi người học Phật, tôi đều dạy người phải 
từ “Liễu Phàm Tứ Huấn” mà học, tôi không dạy họ phải bắt đầu từ bộ Kinh 
luận nào. Trước tiên bạn đem “Liễu Phàm Tứ Huấn” đọc qua ba trăm biến. Phải 
hạn định thời gian đọc cho xong, không thể nói một tháng, nửa tháng đọc qua 
một lần, vậy thì không ích gì, chí ít mỗi ngày đọc một lần, đọc một năm thì bạn 
liền có tâm đắc. Vì sao vậy? Bạn sẽ tin tưởng, bạn hiểu được rồi, lý giải được 
rồi, đối với đời sống liền có sự thay đổi. Bạn phải mỗi ngày đọc qua một lần thì 
mới hữu dụng. Đạo lý này cũng là ở trong giáo học chúng ta đã đề xướng “một 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

250

môn thâm nhập, trường kỳ huân tu”, nó sẽ khởi tác dụng. Nếu như chúng ta đọc 
gián đoạn thì sẽ không có hiệu quả. Phải lấy điều này làm nền tảng. Ngày trước 
Đại Sư Ấn Quang dạy người cũng như vậy. Đại Sư Ngài cả đời toàn tâm toàn 
lực đề xướng “Liễu Phàm Tứ Huấn”, đề xướng “Cảm Ứng Thiên”, đề xướng 
“An Sĩ Toàn Thư”, ba loại này đều là môn sám hối chân thật, chính là dạy chúng 
ta tu “Sám trừ nghiệp chướng” của Phổ Hiền Hạnh Nguyện. Bạn đem nó đọc 
thuộc, chân thật hiểu rõ rồi, chân thật thấu suốt rồi, bạn đối nhân xử thế tiếp vật, 
cách nhìn cách nghĩ của bạn trong tự nhiên sẽ chuyển đổi lại, chân thật sẽ đoạn 
tất cả ác, tu tất cả thiện. Bạn không có công lực của ba trăm biến này thì đoạn 
ác tu thiện bạn rất khó làm được. Vì sao vậy? Tập khí ác từ vô thỉ kiếp đến nay 
nên làm gì dễ dàng chuyển đổi lại được. Cho nên, “minh tín nhân quả” này của 
Phật, chữ “Minh” này là then chốt vô cùng quan trọng. Bạn phải có trí tuệ, tuyệt 
đối không phải là mê tín. 

Thứ hai, “Tự hổ khắc trách”.

Sau khi chân thật tin tưởng nhân quả, bạn tự nhiên sẽ không đùn đẩy trách 
nhiệm. Không nên nói chính mình tạo tác tội nghiệp đều là do người khác, 
những việc chính mình làm sai thì đem trách nhiệm này đẩy qua cho người 
khác, “là người khác làm đó, không phải tôi làm”.  Bạn bảo một người đi giết 
người, còn nói là do hắn giết chứ không phải tôi giết, cái trọng tội này vô cùng 
sâu nặng. Ngay đến sự việc như vậy còn lẩn tránh, huống hồ ngày nay chúng ta 
xem thấy trong xã hội, xem thấy tai biến khắp trên địa cầu, họ làm sao có thể 
cho rằng “đó là trách nhiệm của tôi”? Không thể nào! 

Mỗi một đồng tu chúng ta chính mình tỉ mỉ nghĩ xem, bạn ở ngay trong 
một đời này đã sống được mấy mươi năm rồi, cũng xem thấy rất nhiều người 
và sự vật, có người nào có thể đem những tai biến trên địa cầu này của ngày 
hôm nay cho rằng là trách nhiệm của chính mình không? Không chỉ không thấy 
qua, bạn nghe cũng chưa từng nghe qua. Nếu như có nghe nói qua, thì cho rằng 
làm gì có loại người hồ đồ này, tai hại tự nhiên này có liên quan gì với bạn, vì 
sao bạn lại gánh vác trách nhiệm này chứ? Kỳ thực chân thật là trách nhiệm của 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

251

chính mình. Đặc biệt là bốn chúng đệ tử nhà Phật chúng ta, tại gia, xuất gia đều 
như vậy. Người xuất gia chúng ta không giống như một người xuất gia, không 
hề đem công việc của người xuất gia làm cho tốt, cho nên mới vướng phải tai 
biến của thế gian này. Đó chẳng phải Phật đã nói “y báo tùy theo chánh báo 
chuyển” sao? Chánh báo này của chúng ta không tốt, cho nên cảm đến y báo 
liền có tai nạn, đương nhiên là trách nhiệm của chúng ta. Người tại gia học Phật 
cũng không ngoại lệ, không luận bạn trải qua đời sống như thế nào, từ nơi công 
việc hay nghề nghiệp nào, bạn không ở ngay trong công việc của bạn, không ở 
ngay trong nghề nghiệp của bạn mà hành Bồ Tát đạo. Học Phật không gì khác 
hơn là chúng ta phải hành Bồ Tát đạo. Thế nào gọi là Bồ Tát đạo? Làm gương 
tốt cho tất cả chúng sanh. Người xuất gia phải làm tấm gương tốt cho người 
xuất gia, người tại gia phải làm tấm gương tốt cho người tại gia. Bạn là người 
vợ trong gia đình thì là một tấm gương tốt cho những người vợ trong gia đình; 
bạn buôn bán mở một cửa hàng, cửa hàng này của bạn là một gương tốt cho tất 
cả các cửa hàng. Đoan chánh lòng người, đoan chánh xã hội, thì y báo này 
đương nhiên sẽ chuyển đổi được. Đệ tử Phật hành Bồ Tát đạo không luận là từ 
nơi một nghề nghiệp nào, nhất định phải phát tâm là ta dùng phương thức đời 
sống này, dùng nghề nghiệp này phục vụ xã hội. Chúng ta là cống hiến, là phục 
vụ xã hội, không có tâm tham, không tham danh lợi, hoàn toàn là phục vụ, vậy 
thì đúng, đó chính là Bồ Tát rồi. Nếu như là lấy danh lợi làm mục đích thì đó là 
tâm phàm phu, lấy phục vụ làm mục đích thì là tâm Bồ Tát. Cùng làm một công 
việc như nhau, Bồ Tát cùng phàm phu ở nơi công việc trong cuộc sống không 
hề khác biệt, nhưng cách dùng tâm trên quan niệm không giống nhau, một người 
là vì chính mình, còn một người là vì xã hội, vì chúng sanh, không vì chính 
mình. 

Khu vực Singapore này là đất phước. Vì sao nói là đất phước? Bồ Tát 
nhiều. Làm sao biết được Bồ Tát nhiều? Chúng ta ở nơi đây giảng Bồ Tát Kinh, 
bạn xem thấy nhiều Bồ Tát như vậy đến nghe. Bồ Tát nhiều! Bạn ở nơi khu vực 
khác giảng Kinh này không có được mấy người nghe. Khi ở Hoa Kỳ giảng Kinh 
có thể đến được một trăm người thì pháp duyên này rất thù thắng rồi. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

252

Có một năm, Pháp sư Diễn Bồi nói với tôi là Thẩm Gia Trinh mời ông 
đến Hoa Kỳ, vào lúc đó ông không rõ lắm tình hình của Hoa Kỳ, nên rất hoan 
hỉ, đem tất cả những gì có ở được Singapore bỏ hết, di dân đến Hoa Kỳ. Ông di 
dân được xem là rất thuận lợi (giấy mời di dân ngay trong ngày liền đến. Tôi di 
dân đến Hoa Kỳ thì giấy mời di dân cũng là trong ngày liền đến, chỉ nửa giờ thì 
nhận được. Trường hợp này của chúng tôi là rất ít, rất hiếm). Ở bên đó giảng 
Kinh nói pháp, địa điểm ông thuyết pháp tôi có đi đến, Chùa Đại Giác ở New 
York là đạo tràng của cư sĩ Thẩm Gia Trinh. Hôm đó giảng Kinh đến được hơn 
năm mươi người. Sau khi giảng xong không ai không tán thán: “Pháp sư à! 
Pháp duyên của Ngài thù thắng, hôm nay đến nhiều người như vậy”. Pháp sư 
Diễn Bồi nói: “Tôi nghe lời nói này rồi nước mắt từ trên đầu chảy xuống đến 
chân. Tôi ở Singapore giảng Kinh có mấy ngàn người đến nghe. Đến nơi đây 
chỉ có năm mươi người thì pháp duyên đã quá thù thắng rồi, mọi người đều tán 
thán. Tôi vội vàng quay về lại Singapore, thẻ xanh ở Hoa Kỳ không cần nữa, 
bỏ luôn”. Đó đều là sự thật. Vào ngày nay, dù bạn giảng Kinh nói pháp ở bất 
cứ nơi nào trên thế giới, đại khái ở Singapore có số người đến nghe nhiều nhất, 
ở Đài Loan cũng có số người như vậy. Đương nhiên nếu như mỗi ngày giảng 
Kinh mà duy trì đạo tràng này với số người nhiều như vậy là việc không dễ. 
Thỉnh thoảng diễn giảng một lần thì sẽ có mấy ngàn người đến tham gia. Một 
năm được một lần nhộn nhịp, náo nhiệt, mọi người đến tham dự, đến xem thử; 
mỗi ngày đến giảng Kinh thì sẽ không náo nhiệt vậy. Đó chính là Bồ Tát chân 
thật, muốn đến nơi đây để học Bồ Tát đạo, tu hạnh Bồ Tát. Đó là Bồ Tát thật, 
không phải Bồ Tát giả. 

Tôi ở nơi đây lúc ngưng lúc giảng cũng đã giảng được mười năm rồi. 
Ngay trong mười năm này, thính chúng của chúng ta có tăng, không giảm, mỗi 
năm đều nhiều hơn một số người. Cho nên, tôi nói ở nơi đây Bồ Tát nhiều, đích 
thực là có người chân thật muốn học Bồ Tát hạnh, muốn học Bồ Tát nghiệp. Bồ 
Tát chân thật nhất định là tự hổ thẹn, cho nên trách cứ chính mình là “ta tu chưa 
được tốt, cho nên kéo theo những chúng sanh này chịu tội chịu khổ. Ta tu chưa 
được tốt, làm cho thế gian này có tai biến nhiều đến như vậy, khiến cho tất cả 
chúng sanh lo buồn”. Phải trách cứ chính mình, chính mình cần phải nỗ lực, 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

253

càng phải chăm chỉ gia công tu hành. Cho nên, sự hối trách này là một động lực 
rất lớn đối với chính mình, thúc đẩy chính mình dõng mãnh tinh tấn, đoạn ác tu 
thiện. 

Người thế gian làm việc rất cần lao, động lực nào thúc đẩy họ vậy? Là 
danh lợi. Bạn nỗ lực mà làm thì bạn có thể kiếm được rất nhiều tiền, vì món 
tiền đó mà liều mạng làm việc. Tiền không thể tin được, bạn thấy hiện tại kinh 
tế đang suy thoái, lập tức bị thâm hụt, gian nan khổ cực kiếm được nhiều như 
vậy bỗng chốc thì không còn. Nếu như họ phát ra tâm Bồ Đề, “ta vì xã hội, vì 
đại chúng mà nỗ lực làm việc”, thì họ vĩnh viễn sẽ không bị hao hụt, mãi mãi 
là tinh tấn, mãi mãi hướng lên trên, chân thật là tích đại công, tích đại đức, quả 
báo thù thắng không thể nghĩ bàn. Những sự cùng lý này chúng ta đều phải rõ 
ràng tường tận. Nhất định khi xem thấy hiện tượng bên ngoài này thì chính mình 
phải sanh tâm hổ thẹn, chính mình phải trách cứ chính mình.

Thứ ba, Phật nhắc nhở chúng ta “ác đạo đáng sợ”. 

Đó là ba đường ác mà trên Kinh đã nói. Đường ác rất dễ bước vào nhưng 
rất khó đi ra. Ba đường ác do nguyên nhân nào mà hình thành? Phật nói với 
chúng ta: “Đường ngạ quỷ là do lòng tham, tâm tham nặng đọa vào đường ngạ 
quỷ; đường địa ngục là tâm sân hận; đường súc sanh là tâm ngu si”. Tâm ngu 
si chính là đối với tà-chánh, thật-giả, thiện-ác, lợi-hại đều không rõ ràng, mơ 
mơ hồ hồ, đó là ngu si. Thế gian này, người tốt người xấu đều không phân biệt 
rõ ràng, việc tốt việc xấu cũng không tường tận, luôn luôn là làm những việc 
điên đảo, vậy thì quả báo sẽ ở đường súc sanh. Có một số vị cho rằng đường 
súc sanh dường như tuổi thọ không quá dài, thì sao không dễ dàng thoát khỏi 
đường súc sanh chứ? Đường súc sanh có một số loài tuổi thọ không dài, thế 
nhưng cũng có loài tuổi thọ rất dài. Cho dù tuổi thọ không dài, họ cũng không 
dễ gì thoát khỏi. Súc sanh ngu si, nó chấp trước cái thân tướng đó chính là nó, 
sau khi chết vẫn trở lại súc sanh, rất khó đi đến được đường khác để thọ sanh. 
Việc này thì sẽ rất phiền phức. Thí dụ trên Kinh Phật nói với chúng ta một câu 
chuyện, năm xưa khi Thích Ca Mâu Ni Phật còn tại thế, Kỳ Viên Tịnh Xá có 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

254

một ít công trình đang thi công, Phật xem thấy dưới đất có một ổ kiến liền mỉm 
cười. Những học trò đi theo bên cạnh Phật liền hỏi: “Vì sao Ngài mỉm cười 
những con kiến này?”. Phật liền nói: “Đàn kiến này rất ngu si, bảy vị Phật xuất 
thế mà nó vẫn chưa thoát khỏi thân kiến”. Chúng ta không nói nhiều, chỉ nói 
một vị Phật xuất thế là ba A Tăng Kỳ kiếp, bảy vị Phật xuất thế là hai mươi mốt 
A Tăng Kỳ kiếp mà nó vẫn còn làm kiến. Không phải thọ mạng của nó dài đến 
như vậy, mà khi kiến chết rồi đầu thai lại vẫn làm kiến, đời đời kiếp kiếp làm 
kiến, không hề nghĩ đến có thể thay đổi một cái thân khác. Đường súc sanh 
cũng không dễ gì thoát khỏi cái thân súc sanh. 

Tuổi thọ của đường ngạ quỷ dài. Trên Kinh Phật nói với chúng ta, một 
ngày ở trong cõi quỷ là một tháng ở nhân gian chúng ta. Tuổi thọ của cõi quỷ 
cũng giống như cách tính của nhân gian chúng ta vậy, một năm có ba trăm sáu 
mươi ngày, mười hai tháng; ba trăm sáu mươi ngày tính là một năm, thế nhưng 
phải ghi nhớ, một ngày của họ là một tháng của nhân gian chúng ta. Tuổi thọ 
của ngạ quỷ đoản mạng cũng là một ngàn tuổi, mạng dài thì là đến ngàn ngàn 
tuổi, có gì đáng sợ hơn không? Bạn đọa vào đường ngạ quỷ thì lúc nào bạn mới 
có thể ra được? Nếu tính ra cũng phải đến mấy vạn năm sau bạn mới có thể 
thoát ra được. Những ngày tháng đó thật khốn khổ. Trong cõi quỷ không nhìn 
thấy mặt trời, trăng, sao, ba ánh sáng này đều không nhìn thấy, bầu trời là một 
màu tối đen. Mấy ngày chúng ta không nhìn thấy mặt trời thì đã rất khó chịu 
rồi, nếu bạn ở trong cõi quỷ phải chịu mấy vạn năm không nhìn thấy mặt trời, 
bạn nói xem những ngày tháng đó có khổ không? Đời sống trong cõi quỷ rất 
khủng khiếp. 

Cho nên ở trong ba đường ác, cõi quỷ gọi là đao đồ, cõi súc sanh gọi là 
huyết đồ, cõi địa ngục gọi là hỏa đồ. Đường súc sanh gọi là huyết đồ, vì súc 
sanh không có chết yên, đều là máu chảy, con lớn ăn con nhỏ, ăn nuốt lẫn nhau, 
hay nói cách khác, đều không thể chết tốt. Việc này chúng ta phải nên biết. Cõi 
quỷ vì sao gọi là đao đồ? Đao là hình dung thường hay có người đến giết hại 
họ, thân tâm của họ thường bất an, thường hay sống trong khủng khiếp, ý nghĩa 
chính là như vậy. Địa ngục gọi là hỏa đồ, vì địa ngục là một biển lửa, thật quá 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

255

khổ. Tuổi thọ của địa ngục trong Kinh Phật nói không giống nhau, cách nói 
không giống nhau này tuyệt nhiên không phải Phật nói sai. Cách nói ở trong 
Kinh này cùng với cách nói trong Kinh kia có sự khác biệt về tuổi thọ rất lớn, 
bởi vì chủng loại địa ngục không như nhau; có một số tuổi thọ trong địa ngục 
rất dài; có một số chịu khổ trong địa ngục tương đối nhẹ, nên tuổi thọ tương đối 
ngắn một chút. 

17Chúng ta căn cứ trên Kinh đã nói, một ngày ngắn nhất ở trong địa ngục 
là hai ngàn bảy trăm năm ở nhân gian chúng ta. Đất nước chúng ta ở trên thế 
giới này được gọi là nước văn minh cổ xưa, chúng ta có lịch sử năm ngàn năm 
thì so với trong địa ngục vẫn chưa đến hai ngày. Trên Kinh Phật đã nói, một 
năm ở trong địa ngục cũng là ba trăm sáu mươi ngày. Các vị phải ghi nhớ, một 
ngày của họ là hơn hai ngàn bảy trăm năm chúng ta. Thọ mạng của họ, yểu 
mạng cũng là một vạn tuổi, trường thọ thì đến vạn vạn tuổi. Rất là khủng khiếp! 
Cho nên, mỗi giờ mỗi phút chúng ta nhất định phải đề cao cảnh giác, không nên 
tạo nghiệp địa ngục, nghiệp của ba đường đều không thể tạo. Vì sao mà đọa lạc 
vào ba đường? Phật nói cho chúng ta nghe mười ác nghiệp. Mười ác nghiệp 
nghiêm trọng nhất thì đọa địa ngục, kế đến đọa ngạ quỷ, nhẹ nhất là đến súc 
sanh. Mười ác nghiệp là: 

Thân tạo ra sát sanh, trộm cắp, tà dâm. 

Miệng thì nói dối, nói hai chiều, nói thêu dệt, nói ác khẩu. Nói dối là 
không thành thật, nói sai sự thật; nói hai chiều là khiêu khích thị phi; nói thêu 
dệt là lời nói ngon ngọt, đều là mê hoặc người, lừa gạt người; nói ác khẩu là lời 
nói thô lỗ. 

Ý nghiệp là tham, sân, si. 

Giả như mỗi ngày chúng ta tạo ra mười loại nghiệp này, thân thì sát-đạo-
dâm, miệng nói dối, nói hai chiều, nói thêu dệt, ác khẩu, trong lòng tràn đầy 

17 Bắt đầu đĩa 18



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

256

tham-sân-si, vậy thì tiền đồ của bạn quyết định đến ba đường ác, không cần đi 
hỏi người nào nữa! Rõ ràng tường tận, thông suốt thấu đáo. Ba đường ác thì đến 
đường nào vậy? Bạn chính mình phải tỉ mỉ thử nghĩ xem thì cũng biết. Càng 
nghĩ càng đáng sợ, cho nên chúng ta nhất định không làm việc này. Không 
những chúng ta không chịu đọa ba đường ác, mà ba đường thiện ở trong sáu cõi 
chúng ta cũng không cần. Vì sao vậy? Không cứu cánh. Bạn muốn tu phước 
báo nhân thiên, đời sau được thân người lại hưởng phước, thế nhưng người 
hưởng phước có rất ít người có đầu óc tỉnh táo, rất ít người không mê hoặc, vậy 
thì phước của bạn hưởng hết rồi phải làm sao? Thế gian này người có phước 
báo rất nhiều, chúng ta cũng có lúc có cơ hội gặp được, xem thấy họ vừa hưởng 
phước vừa tạo tội nghiệp, muốn giúp cho họ mà không thể giúp, vì sao vậy? 
Khi bạn khuyên họ, họ nghe được mấy câu nói rồi liền nhìn trước nhìn sau, đem 
lời nói của bạn bỏ ngoài tai, căn bản là không chịu nghe, căn bản là không muốn 
bạn nói thêm nữa, vậy thì bạn còn cách nào không? Họ vẫn tùy theo tập khí của 
họ, tùy theo nghiệp chướng của họ mà trải qua đời sống cuồng vọng tham dục, 
mãi đến đem phước báo của đời quá khứ của họ đã tu được tiêu hao hết sạch, 
sau đó đi đến ba đường ác để đối chất. Họ chỉ làm những việc như vậy. Chúng 
ta xem thấy họ thật đáng thương nhưng không cách gì cứu. Cho nên, nhất định 
phải thường giữ tâm khiếp sợ đường ác.

Thứ tư, Phật dạy chúng ta “bất phú hà tì”. 

Chính mình tạo tác lỗi lầm không nên che giấu, mà phải phát lồ sám hối, 
“tôi làm sai rồi!”, có dũng khí nói ra cho người khác nghe. Người khác biết rồi 
trách cứ bạn vài câu, mắng bạn vài tiếng thì tội này của bạn đã báo hết, cho nên 
gọi là “trọng tội nhẹ báo”. Tốt rồi, tội trả hết, tốt quá! Làm việc thiện thì đừng 
để người khác biết, vì để người khác biết, người này tán thán bạn vài câu, người 
kia tán thán bạn vài câu, bạn đã hưởng hết rồi, thiện không còn thì thiệt thòi này 
sẽ rất lớn. Cho nên, thánh nhân thế xuất thế gian dạy chúng ta phải tích âm đức. 
Thế nào gọi là âm đức? Âm là không để cho người khác biết, chúng ta đoạn ác 
tu thiện, tích công bồi đức không nên để người khác biết, không nên để người 
tán thán. Địa vị của chính chúng ta càng thấp càng tốt, làm công đức có tốt hơn 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

257

cũng như là không hề có làm việc gì, chính mình cung kính khiêm hạ đối với 
tất cả mọi người, vậy thì tốt, công đức mà chính chúng ta tích được có thể bảo 
toàn. Bảo toàn công đức thì tương lai quả báo sẽ lớn, sẽ thù thắng. Người thông 
minh nhất, người có trí tuệ nhất thì đem phước báo cả đời của họ tu được hưởng 
vào lúc nào? Vào lúc lâm chung. Lúc lâm chung hưởng phước gì? Không có 
bệnh khổ, đó là đại phước báo. Lâm chung không bị bệnh, lâm chung rõ ràng 
tường tận, thông suốt thấu đáo, có thể đứng mà ra đi, có thể ngồi mà ra đi, biết 
được chính mình đi đến nơi nào. Nơi đi đến thù thắng nhất là Thế giới Cực Lạc. 
Sau khi nghiệp báo của cái thân này đã trả hết thì đến Thế giới Tây Phương Cực 
Lạc. Đến Thế giới Cực Lạc chính là làm Phật. Việc này ở trong mười pháp giới 
là chọn lựa tối cao. Chọn lựa làm Phật, không chọn lựa sanh thiên, đương nhiên 
cũng sẽ không chọn lựa đời sau đến nhân gian để hưởng phú quý, vì phú quý là 
giả. Chúng ta xem lịch sử ra sẽ thấy những hoàng đế, tướng quân trải qua nhiều 
thời đại, khi còn ở đời thì oanh oanh liệt liệt nhưng không quá một đời, ngày 
nay ở đâu vậy? Đều chôn vào lòng đất. Họ có gì để đời đâu? Nếu bạn thấy tường 
tận chân tướng sự thật này thì công danh phú quý của thế gian bạn liền buông 
bỏ, không ý nghĩa gì. Hưởng những phước báo này của thế gian có rất nhiều 
khổ báo. Từ xưa đến nay có vị quốc vương nào không khổ chứ? Có vị nào cả 
đời làm vua có thể vừa lòng mãn ý? Không có người nào! Tuy hưởng phước 
nhưng trong lòng cũng lo lắng bất an, không thể có một đời an tâm thư thích. 
Cho nên, lỗi lầm không nên che giấu, càng không thể đùn đẩy cho người khác, 
phải phát lộ sám hối (lộ chính là hoàn toàn phơi bày ra hết, một chút che giấu 
cũng không có).

Thứ năm, Phật dạy chúng ta “đoạn tương tục tâm”. 

Đoạn tương tục tâm chính là đoạn cái tâm liên tục tạo tác tội nghiệp này. 
Chúng ta sáu căn tiếp xúc với cảnh giới bên ngoài, thuận với ý của chính mình 
thì lòng tham liền khởi lên, phiền não liền khởi lên, không thuận với ý của mình 
thì tâm sân hận liền khởi lên. Tâm này khởi lên thì không nên sợ, thực tế mà 
nói khởi lên là bình thường, bởi vì chúng ta là phàm phu. Nếu như sáu căn của 
bạn tiếp xúc cảnh giới mà bạn không khởi tâm không động niệm thì bạn đã là 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

258

Phật, là Bồ Tát, bạn không phải phàm phu. Người phàm phu ở ngay trong cảnh 
duyên này nhất định khởi tâm động niệm, cho nên người xưa nói “không sợ 
niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”. Phàm phu khởi tâm động niệm là hiện tượng tất 
nhiên, thế nhưng then chốt là ở chỗ nào vậy? Then chốt là không nên để cho nó 
liên tục, ý niệm này vừa khởi lên, lập tức đè ý niệm này xuống, làm cho nó 
chuyển biến, đó gọi là tu hành, gọi là công phu. Người niệm Phật chúng ta chỉ 
dùng một câu A Di Đà Phật. Ở trong thuận cảnh lòng tham khởi lên thì niệm 
“A Di Đà Phật”, làm cho tâm này lập tức thay đổi, quyết không để lòng tham 
thêm lớn, quyết không để lòng tham tiếp nối. Khi ở trong nghịch duyên, nghịch 
cảnh, tâm sân hận phiền não khởi lên thì lập tức dùng câu “A Di Đà Phật” đè 
nó xuống, nhất định không để sân hận đố kỵ tăng thêm, nhất định không để sân 
hận đố kỵ tiếp nối. Chúng ta niệm Phật như vậy gọi là biết niệm, niệm Phật như 
vậy gọi là công phu. Mỗi ngày bạn thấy mình không tệ, một ngày niệm hai vạn 
danh Phật hiệu, ba vạn danh Phật hiệu, niệm xong Phật hiệu vẫn cứ mắng người, 
vẫn cứ sân si, vẫn cứ khởi hỉ nộ ái lạc thì hết rồi, cái gì cũng hết, một ngày niệm 
mười vạn câu cũng không còn, người xưa thường nói “đau mồm rát họng chỉ 
uổng công”. Vì sao vậy? Phật hiệu của họ có niệm được nhiều hơn nhưng không 
thể khởi tác dụng, vì họ không hàng phục được phiền não, không đè phiền não 
xuống được. Công phu chân thật có lực thì mỗi ngày Phật hiệu không nhất định 
phải niệm nhiều đến như vậy, mà then chốt nhất là gì? Bạn phải có thể phục 
được phiền não, đè phiền não xuống, đây gọi là công phu. Một ngày bạn không 
niệm Phật thì không hề gì, vừa động niệm thì A Di Đà Phật là được rồi. Khi 
không động niệm thì không có A Di Đà Phật, vừa khởi tâm động niệm thì lập 
tức niệm A Di Đà Phật, đó gọi là giác được nhanh, là chân thật giác ngộ. Vĩnh 
viễn giữ gìn tâm địa của chính mình thanh tịnh-bình đẳng-giác, vậy thì đúng.

Thứ sáu, Phật khuyên chúng ta phải “phát tâm Bồ Đề”. 

Bạn thấy phía trước đã nói với bạn năm điều là minh tín nhân quả, tự hối 
khắc trách, bố uý ác đạo, bất phú hà tì, đoạn tương tục tâm. Đó là từ nơi sự mà 
sám trừ tội nghiệp của chúng ta. Sám trừ tội nghiệp, phát tâm Bồ Đề thì thù 
thắng. Tâm Bồ Đề là tâm chân thật giác ngộ, đó là bạn chân thật tích công bồi 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

259

đức. Sau khi sám trừ nghiệp chướng, tích công bồi đức, năm điều trước là dạy 
chúng ta đoạn ác, năm điều phía sau là dạy chúng ta tu thiện. Đoạn ác tu thiện, 
thiện không tu không được, vì không thể thành tựu phước huệ chân thật. Người 
học Phật nhất định có phước báo. Vì sao họ có phước báo? Tu phước, mỗi ngày 
họ đang tu phước, mỗi niệm đang tu phước, thì phước báo của họ đương nhiên 
thêm lớn. Mỗi niệm đang tu huệ, ngày ngày đang tu huệ, trí tuệ của họ nhất định 
thêm lớn. Đây là đạo lý tất nhiên. 

Thế nào gọi là tâm Bồ Đề? Chúng ta cần phải nhận biết rõ ràng, tâm Bồ 
Đề là chân tâm. Ai có tâm Bồ Đề? Bồ Tát mới có tâm Bồ Đề. Ở trong nhà Phật 
chúng ta, A La Hán vẫn chưa phát tâm Bồ Đề; Bích Chi Phật, Quyền Giáo Bồ 
Tát đều chưa phát tâm Bồ Đề. Nếu tâm Bồ Đề vừa phát thì rất tuyệt! Trên “Kinh 
Hoa Nghiêm” nói “Pháp Thân Đại Sĩ”. Phía trước đã nói qua với các vị, sáu cõi 
mười pháp giới là từ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước mà ra. Chấp trước không 
còn thì sáu cõi cũng không còn. Phân biệt không còn thì mười pháp giới cũng 
không còn. Mười pháp giới không còn thì bạn đến được Pháp Giới Nhất Chân, 
chính là Thế giới Hoa Tạng của Tỳ Lô Giá Na Phật, Thế giới Cực Lạc của A 
Di Đà Phật, bạn đi đến nơi đó liền siêu việt mười pháp giới. Tâm Bồ Đề vừa 
phát bạn liền siêu việt mười pháp giới, hay nói cách khác, tâm Bồ Đề chính là 
đem phân biệt, chấp trước thảy đều đoạn dứt, chân tâm của bạn hiện tiền. Thể 
của tâm Bồ Đề là tâm chí thành, chân thành đến tột đỉnh. Các vị phải nên biết, 
bạn còn có chút phân biệt, còn có chút nhỏ chấp trước thì tâm của bạn không 
thành. Phải đem phân biệt, chấp trước đoạn được sạch sẽ. Không những không 
phân biệt, không chấp trước đối với pháp thế gian, mà đối với Phật pháp cũng 
không phân biệt, không chấp trước. Nếu như bạn nói “tôi không phân biệt, 
không chấp trước đối với thế gian pháp, nhưng tôi còn phân biệt còn chấp trước 
đối với Phật pháp” thì không được, vẫn không thể ra khỏi sáu cõi. Việc này 
phải nên hiểu, tuyệt đối không bảo bạn đổi đối tượng. Lòng tham của tôi, hiện 
tại tôi không tham danh vọng lợi dưỡng của thế gian, không tham năm dục sáu 
trần, tôi tham Phật pháp có được không? Không được! Phật bảo bạn đoạn tâm 
tham, không phải bảo bạn đổi đối tượng. Tâm tham nhất định biến thành ngạ 
quỷ, bạn tham Phật pháp vẫn là biến thành ngạ quỷ, bạn tham năm dục sáu trần 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

260

của thế gian thì đi làm ngạ quỷ, tham Phật pháp vẫn là biến thành ngạ quỷ. Tuy 
biến thành ngạ quỷ nhưng hưởng phước không giống nhau. Ham muốn danh 
vọng lợi dưỡng thế gian thì đọa vào đường ngạ quỷ, chân thật là ngạ quỷ, ngạ 
quỷ rất nghèo khổ. Bạn ham muốn Phật pháp có thể làm quan ở đường ngạ quỷ, 
bởi vì đối tượng đó không giống nhau, thế nhưng vẫn phải làm ngạ quỷ, vẫn 
không cách gì thoát khỏi cõi quỷ, việc này các vị nhất định phải hiểu. Phật dạy 
chúng ta phải đoạn tâm tham, không phải dạy chúng ta đổi đối tượng. Ý nghĩa 
này nhất định phải làm cho rõ ràng, không phải là đổi đối tượng. Nhất định phải 
đoạn tham-sân-si, nhất định phải đoạn phân biệt chấp trước. Thế xuất thế pháp 
thảy đều không phân biệt, không chấp trước thì bạn mới có thể siêu việt mười 
pháp giới. Đó là thể của tâm Bồ Đề, tâm chí thành, chân thành đến tột đỉnh. 
Phật dạy chúng ta phát tâm Bồ Đề cũng chính là nói chúng ta từ nay về sau đối 
nhân xử thế tiếp vật chỉ một mực chân thành, nhất định không có chút gì hư dối, 
lợi ích cho chính mình. Người khác dùng tâm hư vọng đối với ta, người khác 
lừa dối ta, ta dùng chân thành đối với họ. Có lẽ bạn sẽ nói, như vậy chẳng phải 
chúng ta bị thiệt thòi lớn hay sao? Không sai! Trước mắt chịu thiệt một chút, 
tương lai không hề bị thiệt chút nào. Họ dùng tâm hư vọng đối với ta thì họ đến 
ba đường ác, ta dùng tâm chân thành đối với họ thì ta đến Thế giới Cực Lạc, 
vậy thì làm sao như nhau được? Ta và họ đi hai con đường, không phải một con 
đường. Cho nên, chúng ta phải chịu thiệt thòi, phải chịu thua thiệt; không sợ 
thiệt thòi, không sợ thua thiệt thì chúng ta mới có thể tham gia câu lạc bộ của 
A Di Đà Phật. Nếu như bạn không chịu thiệt thòi, thua thiệt, vẫn muốn tranh 
hơn như họ thì xong rồi, họ phải đến ba đường ác, bạn cũng đi theo, vậy thì sai 
rồi, đặc biệt sai lầm! Người thông minh làm sao có thể làm việc như vậy? Nhất 
định phải dùng tâm chân thành đối nhân xử thế tiếp vật. Chúng ta là chân thật 
tu pháp môn Tịnh Độ, chân thật là muốn thân cận A Di Đà Phật, thân cận mười 
phương tất cả chư Phật Như Lai. Mỗi niệm của chúng ta là hy vọng gia nhập 
pháp hội của các Ngài. Sự chọn lựa của chúng ta là tối thượng thừa, trong mười 
pháp giới là thừa cao nhất. Chúng ta sâu sắc tin tưởng chính mình quyết định 
làm đến được. Tương lai ở nơi đây sẽ giảng “Kinh Hoa Nghiêm”. Sau khi nghe 
xong “Kinh Hoa Nghiêm”, tín tâm của các vị nhất định sẽ được xây dựng, biết 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

261

được ngay trong một đời này nhất định có thể tham gia câu lạc bộ của A Di Đà 
Phật, Tỳ Lô Giá Na Phật và tất cả chư Phật, một chút cũng không giả. 

Tâm Bồ Đề khởi tác dụng, Phật ở trên Kinh nói với chúng ta có tự thọ 
dụng, có tha thọ dụng, cho nên khi giảng khởi dụng liền giảng hai loại là tự thọ 
dụng và tha thọ dụng. 

Tự thọ dụng là tâm thanh tịnh, hiếu đức hiếu thiện. Như hôm nay chúng 
ta giảng sám trừ nghiệp chướng, đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện, đó chính là thâm 
tâm, chính là tự thọ dụng. Sau khi tâm Bồ Đề phát rồi thì trong tự nhiên sẽ là 
như vậy, một chút miễn cưỡng cũng không có, cũng không cần phải người khác 
đốc thúc, mà tự động tự phát, họ thật làm. 

Tha thọ dụng của tâm Bồ Đề chính là đối nhân xử thế tiếp vật với lòng đại 
từ đại bi. Từ bi này dùng lời hiện tại mà nói chính là đối với tất cả chúng sanh 
quan tâm chân thành, thương yêu chân thành, giúp đỡ nhiệt tâm, đó là tha thọ 
dụng. 

Ý nghĩa của tâm Bồ Đề rất sâu, rất rộng. Khi Phật pháp chưa truyền đến 
Trung Quốc, cổ thánh tiên hiền của chúng ta cũng đã phát ra tâm này, chẳng 
qua không gọi nó là tâm Bồ Đề, trên thực tế cùng với tâm Bồ Đề mà Phật nói 
không hề khác nhau. Vào thời xưa, Vua Hán Võ chế định chính sách giáo dục 
của quốc gia. Sau khi ông chế định chính sách này thì kéo dài mãi đến triều 
Mãn Thanh, hơn hai ngàn năm. Mỗi một triều đại đều tuân thủ, đều không hề 
cải biến nó, có thể thấy được tông chỉ phương châm của chính sách giáo dục 
này là chính xác, cho nên đế vương nhiều đời đều khẳng định tiếp nhận, đều 
hoan nghênh chấp hành. Đó chính là thực hành tư tưởng giáo dục của Khổng 
Mạnh, ngày nay chúng ta gọi là nhà Nho. 

Nhà Nho dạy người ở trên cương lĩnh giảng Tam Cương Bát Mục. Trong 
phương pháp giáo học cũng nói đến tâm Bồ Đề, nhưng không có danh từ này, 
mà có “thành ý, chánh tâm”. “Thành ý” chẳng phải là tâm chân thành hay sao? 
“Chánh tâm” chính là thâm tâm, đại bi tâm mà trong Phật pháp chúng ta đã 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

262

nói. Hai thứ này hợp lại, họ dùng một chữ “Chánh”, chánh tâm! Phật pháp 
chúng ta giảng tỉ mỉ, bạn dùng tâm gì đối với chính mình, dùng tâm gì đối với 
người khác. Nhà Nho giảng nói tác dụng của thành ý này, họ chỉ nói chánh tâm, 
dùng chánh tâm đối với chính mình, dùng chánh tâm đối với người khác; chỉ có 
Phật giảng mới tường tận, thế nhưng thành ý này là chân thành. 

Chúng ta cũng rất muốn dùng tâm chân thành, thế nhưng vẫn là không 
phải. Bồ Tát Mã Minh có một trước tác gọi là “Đại Thừa Khởi Tín Luận”. Khởi 
tín là vào cửa, là bước đầu, không phải rất sâu, cũng giống như trường học vậy, 
bạn vừa vào lớp một, vừa mới đi học. Điều kiện khởi tín chính là phát tâm Bồ 
Đề. Cho nên, tâm Bồ Đề vừa phát thì bạn chính là Bồ Tát Đại thừa khởi tín, ở 
trong Kinh Đại thừa gọi là phát tâm trụ Bồ Tát. Đây là Bồ Tát vị thứ nào? Là 
vừa phát tâm. Khi bạn vừa phát tâm chính là địa vị Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát. 
Công đức của Bồ Tát Sơ Trụ tất cả chư Phật đều tán thán không cùng. Tương 
lai các vị sẽ xem thấy ở trong “Kinh Hoa Nghiêm”, đoạn Kinh văn “Thập Trụ”, 
tổng cộng có sáu phẩm Kinh, bên trong đặc biệt có một phẩm là “Sơ Phát Tâm 
Công Đức Phẩm”, đều là tán thán công đức của Bồ Tát Sơ Trụ. 

Tâm Bồ Đề của chúng ta vì sao không thể phát khởi? Chúng ta rất muốn 
phát nhưng không cách nào phát được. Phật biết được, những bậc thánh hiền 
vào thời xưa cũng biết được, cho nên nói với chúng ta, bạn muốn phát tâm thì 
bạn cần phải đem chướng ngại trong tâm bỏ đi, như vậy chân tâm của bạn mới 
có thể phát ra được. Trong tâm chân thành có những chướng ngại nào? Có phiền 
não chướng, có sở tri chướng, hai loại chướng ngại này thật là phiền não lớn. 
Chỉ cần có hai loại chướng ngại này thì tâm chí thành của bạn, chân tâm của 
bạn sẽ không cách gì hiển lộ. Cho nên, Thanh Văn, A La Hán, Bích Chi Phật, 
Quyền Giáo Bồ Tát chưa đoạn hai loại chướng này, tâm Bồ Đề không thể hiện 
tiền, vẫn cứ dùng là vọng tâm, không phải chân tâm. 

Nhà Nho dạy người như thế nào vậy? Bạn xem, phía trước “thành ý, 
chánh tâm” có hai câu là “cách vật, trí tri”, sau đó mới “thành ý, chánh tâm, 
tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ”. Có thể thấy được hai câu “cách vật, trí 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

263

tri” ở phía trước là quan trọng. Thế nào gọi là “cách vật”? Sau này, như nhà 
Nho của Tống Minh đem hai chữ “cách vật” này giải thích là cái lý tột cùng 
của các vật, nghiên cứu đạo lý của tất cả vật. Giải thích như vậy là trên căn bản, 
trên phương hướng đã sai lầm. Cho nên, người đời sau của Phu Tử là Chư Tử 
đi nghiên cứu lý, đại khái đầu óc đều hỗn loạn mà lý cũng chưa nghiên cứu ra 
được, vẫn là Tư Mã Quang thông minh hơn. Tư Mã Quang là tín đồ Phật giáo 
thuần thành. Ông nói rất có đạo lý. Ông nói, “cách vật”, vật chính là vật dục. 
Giải thích của ông không giống như giải thích của người trước. “Vật” là vật 
dục, chính là thị phi nhân ngã, danh vọng lợi dưỡng, năm dục sáu trần. Cách 
giải thích này của ông cùng giải thích của Phật pháp là như nhau. “Cách” là gì 
vậy? “Cách” là cách đấu, cũng chính là nói chúng ta chính mình phải đấu tranh 
với năm dục sáu trần, chúng ta phải chiến thắng nó, không nên để nó chiến 
thắng chúng ta. Bạn phải khắc phục năm dục sáu trần, chính là nhà Phật nói 
đoạn phiền não. Cách đoạn phiền não thế nào vậy? Nhà Nho gọi là “khắc chế”, 
đó chính là phương pháp đoạn phiền não. Cách này tốt, bạn có thể khắc phục 
năm dục sáu trần. Cho nên, Phật dạy cho đệ tử đời sau “lấy giới làm thầy, lấy 
khổ làm thầy”. Thầy chính là ý nghĩa của sự mô phạm, làm gương. Phật tuy 
không đề xướng tu khổ hạnh, thế nhưng Phật lại tán thành tu khổ hạnh, vì sao 
vậy? Con người có thể trải qua đời sống thanh đạm thì ý niệm của vật dục này 
sẽ rất tan nhạt, hay nói cách khác, rất dễ đoạn phiền não. Nếu như bạn ở trong 
đời sống ham thích hưởng thụ thì bạn không có năng lực hàng phục năm dục 
sáu trần, phiền não của bạn rất khó đoạn. Phiền não của bạn chưa dứt thì tâm 
Bồ Đề không thể sanh khởi. Điểm này các vị đồng tu phải đặc biệt chú ý, vì sao 
vậy? Bởi vì điều kiện vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc, trên Kinh Vô 
Lượng Thọ nói là “Phát tâm Bồ Đề, một lòng chuyên niệm A Di Đà Phật”. 
Nếu tôi không đem sự việc này giảng rõ ràng, giảng tường tận cho mọi người 
nghe, tương lai mọi người không thể vãng sanh thì mọi người sẽ không trách 
tôi:“Lời nói quan trọng này vì sao ông không nói với tôi?”. Hiện tại tôi nói với 
các vị rồi, các vị không chịu đi làm thì không phải trách nhiệm của tôi. Nếu bạn 
đến hỏi tôi thì tôi đã nói với bạn từ sớm rồi, bạn không tin tưởng thì không còn 
cách nào. Cho nên phát tâm Bồ Đề vô cùng quan trọng, nhất định phải dùng 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

264

tâm chân thành đối đãi người, thì chân tâm của bạn liền hiện tiền. Bạn nhất định 
phải khắc phục dục niệm của bạn. Nhất định không bị năm dục sáu trần (hiện 
tại gọi là thế giới muôn màu) dụ hoặc, bạn chính mình có thể khắc phục được 
mình, đó chính là công phu “cách vật”. Cho nên “cách vật” là phá phiền não 
chướng, “trí tri” là phá sở tri chướng. Chúng ta phải cầu học vấn chân thật, trí 
tuệ chân thật. Học vấn và trí tuệ chân thật đều ở trên Kinh Đại thừa. Ở bộ Kinh 
nào vậy? Kinh Vô Lượng Thọ là tốt nhất. Thế nhưng “Kinh Hoa Nghiêm” thì 
nói được càng rõ ràng, càng thấu triệt hơn. Tương lai, hai bộ Kinh này đều được 
giảng ở đạo tràng này của chúng ta. Hiện tại chúng ta đang làm công tác trù bị, 
trước tiên in quyển Kinh. Quyển Kinh chúng ta biên tập mới lại để mọi người 
xem. Câu đoạn, thứ lớp, chương pháp, kết cấu, nghĩa lý trong Kinh điển này rõ 
ràng, tường tận, khi bạn vừa xem liền có thể hiểu ngay, khi học thì sẽ dễ dàng. 
Hiện tại quyển “Kinh Hoa Nghiêm” là bổn xưa, được in bằng bản gỗ, một mặt 
mười hàng, một hàng hai mươi chữ, không có thứ lớp, cũng không có chấm 
phẩy, xem thế nào cũng không thể hiểu, khi xem thì trong lòng không thoải mái, 
cho nên không thể không đem Kinh này phân câu, đoạn, biên tập mới lại. Công 
tác này, phần thứ nhất chúng ta đã làm. Cho nên chúng ta dự định ngày 18 tháng 
này bắt đầu giảng. Từ ngày 18, tôi ở nơi đây một tuần lễ giảng năm ngày, bốn 
ngày giảng “Hoa Nghiêm”, một ngày giảng “Kinh Vô Lượng Thọ”. “Kinh Vô 
Lượng Thọ” ngắn, Kinh ngắn thì chúng ta giảng dài; “Kinh Hoa Nghiêm” rất 
dài, Kinh dài thì chúng ta giảng ngắn, như vậy rất tự tại, không bị hạn chế thời 
gian. Chúng ta dự định giảng ba năm, hy vọng trong ba năm có thể hoàn thành 
tốt công trình này. Vì vậy, phương pháp trong hai bộ Kinh này là “trí tri” tốt 
nhất, học tập có hiệu quả nhất. “Cách vật” nhất định phải ở ngay trong cuộc 
sống chính mình. 

Trong cuộc sống chúng ta nhất định phải tiết kiệm, không nên lãng phí. 
Chính mình có phước báo thì cũng phải tiết phước. Phước báo dư ra phân cho 
chúng sanh cùng hưởng, thì phước báo của bạn càng ngày càng lớn, phước báo 
của bạn vĩnh viễn hưởng không hết. Chính mình có phước, không nên chỉ một 
mình hưởng hết, đó là sai lầm. Cho dù chính mình có rất nhiều phước báo, 
chúng ta chỉ hưởng thụ chút thôi, tất cả còn lại thảy đều chia cho chúng sanh 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

265

cùng hưởng. Bạn có thể bố thí phước càng nhiều thì phước của bạn càng lớn. 
Phía trước đã nói với các vị, các vị bố thí tài thì được tiền tài, bố thí pháp được 
thông minh, bố thí vô uý được khỏe mạnh sống lâu. Bạn bố thí phước báo thì 
bạn đương nhiên được phước báo lớn, đây là đạo lý nhất định. Cho nên chúng 
ta phải bố thí phước báo lớn, đời sống tạm đủ thì được rồi. Tích thiện, tích 
phước là quan trọng, mỗi niệm vì chúng sanh, mỗi niệm vì xã hội. Chúng sanh 
đều có phước thì xã hội này tốt, đời sống của chúng ta đương nhiên cũng sẽ tốt. 
Chúng ta không hề rời khỏi xã hội, không hề rời khỏi chúng sanh. Không nên 
mỗi niệm chỉ nghĩ cho chính mình. Mỗi niệm chỉ nghĩ cho chính mình thì tâm 
Bồ Đề không còn. Mỗi niệm vì chúng sanh, mỗi niệm vì xã hội thì tâm Bồ Đề 
liền hiện tiền. Cho nên nhất định phải phát tâm Bồ Đề. Chúng ta sẽ không nói 
nhiều về tâm Bồ Đề ở đây, tương lai giảng đến trên Kinh còn phải nói tỉ mỉ. 

Thứ bảy, Phật dạy chúng ta phải “tu công, bổ quá”. 

Trong đời quá khứ hoặc ngay trong một đời này, những việc chúng ta đã 
làm sai rất nhiều, đều là có lỗi lầm, cho nên Phật khuyên bảo chúng ta phải nỗ 
lực tu thiện, bồi đắp lỗi lầm của chúng ta. Người thế gian thường hay nói, chúng 
ta tạo tác tội nghiệp, bây giờ lập công, lấy công chuộc tội. Trên pháp luật thế 
gian có rất nhiều người làm như vậy, nhưng trong Phật pháp thì không được 
vậy. Trong Phật pháp thì thiện quyết định có quả thiện, ác quyết định có ác báo, 
nhất định không thể nói “tôi ngày trước đã tạo ra rất nhiều tội ác, hiện tại tôi 
tu đại thiện, vậy tội của tôi có thể không cần trả báo”, không hề có việc như 
vậy. Đó là không phù hợp với định luật nhân quả. Thế nhưng nếu như bạn ngay 
đời này nỗ lực tu thiện, sức mạnh của thiện đặc biệt mạnh thì quả thiện của bạn 
sẽ được hưởng trước, còn tội nghiệp mà bạn tạo, ác báo sẽ chậm lại, sẽ lùi lại, 
báo sau. Nếu như lực lượng ác mạnh thì cái ác sẽ báo trước, cái thiện mà bạn 
làm sẽ báo sau, không hề không báo. Đó là định luật của nhân quả, chân lý của 
nhân quả. Chúng ta hiểu rõ được đạo lý này thì chúng ta không thể không khiếp 
sợ đối với nhân quả. Chân thật là sợ nhân quả, vì sao vậy? Quả báo không hề 
sót lọt, chỉ là báo sớm hay báo trễ mà thôi, không hề không báo. Khởi một ác 
niệm đều phải nhận lấy báo ác, khởi một niệm thiện cũng có quả thiện. Khởi 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

266

tâm động niệm, lời nói việc làm ba nghiệp đều đang tạo. Tu công bù lỗi, Phật 
khuyên bảo chúng ta việc này không phải nói đem công bù tội, mà là hy vọng 
quả thiện của chúng ta báo trước, quả ác sẽ được chậm lại, làm cho nó lùi lại 
sau. Giả như thiện căn của chúng ta rất lớn, chúng ta sanh đến Thế giới Tây 
Phương Cực Lạc, việc này quá tốt, đến nơi đó để làm Phật. Sau khi làm Phật 
rồi, chúng ta muốn hỏi những tội nghiệp đã tạo trong đời quá khứ còn phải trả 
báo hay không? Nếu như bạn nói làm Phật rồi, làm Bồ Tát rồi thì không trả báo 
nữa thì định luật nhân quả sẽ nói không thông. Xin nói với các vị, làm Phật làm 
Bồ Tát đến sau cùng vẫn phải trả báo, thế nhưng quả báo đó ở trên cảm thọ hoàn 
toàn không giống như chúng ta. Hiện tại khi chúng ta trả báo chân thật là cảm 
thấy vô cùng thống khổ. Khi Phật Bồ Tát thọ báo thì rõ ràng, tường tận, “ồ! Nó 
đến rồi, đời quá khứ là do ta tạo ra cái nhân đó, cho nên hiện tại phải chịu quả 
báo này, đây là trả nợ”, cho nên trả được rất hoan hỉ, rất tự tại, từng món trong 
sổ đều xóa hết, đều tiêu hết, vậy an lạc dường nào. Đời trước chúng ta gạt người 
ta rất nhiều tiền, chúng ta tạo ra cái nghiệp này, đời này gặp được người ta gạt 
tiền của chúng ta mang đi hết, chúng ta rất khổ sở. Nếu như chúng ta biết được 
đời trước ta đã gạt họ, hiện tại họ gạt ta, vừa lúc phải trả, một chút áo não cũng 
không có. Bị gạt mà còn thấy rất thoải mái, còn rất an vui, làm sao có thể giống 
nhau được? Cho nên Phật Bồ Tát khi đến đây chịu quả báo thì an vui tự tại. Bạn 
thấy An Thế Cao thật cũng đã làm Phật, làm Bồ Tát rồi, nhưng ông vẫn phải 
đến Trung Quốc để chịu báo, để trả hai lần thiếu nợ mạng. Đời trước ông đã 
giết lầm một người, đời này đến ngay nơi đó cũng bị người ta giết nhầm lại. 
Giết nhầm mà vẫn còn có tội. Ông đã đoán trước, nên nói với bạn của ông: 
“Hôm nay tôi sẽ gặp nạn này, sẽ gặp phải sự việc này, sẽ bị chết đi. Anh nói với 
quan phủ là không nên trị tội người này, đây là do nghiệp lực đời trước của tôi 
như thế nào đó, đời này phải gánh lấy quả báo này, tôi đến đây là để trả nợ 
mạng”. Không thể nói thành Phật, thành Bồ Tát thì không chịu báo, làm gì có 
đạo lý này. Thế nhưng cũng có trường hợp không chịu báo, đó là đối phương 
hai bên đều rất tường tận, “ta thiếu anh ấy một mạng, anh ấy biết rõ, anh ấy 
nói tôi không cần anh trả mạng”, vậy thì được, vậy thì không việc gì. Vị Bồ 
Tát này đến nơi đây giảng Kinh nói pháp, gặp oan gia trái chủ, nhưng những 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

267

oan gia trái chủ này nghe được Phật pháp thấu hiểu rồi, “thôi vậy, món nợ về 
trước chúng ta bỏ qua vậy, không nên trả, không cần nữa”, vậy thì không việc 
gì. Cho nên, quả báo nhất định là chân thật. Báo và không báo đều ở nơi duyên, 
phải xem thời tiết nhân duyên đó của bạn. Duyên có lúc có thể thao túng ở chính 
nơi tay chúng ta, chính mình có thể làm chủ. Phật dạy cho chúng ta “tu công 
bổ quá”, ý nghĩa chính ngay chỗ này. 

Thứ tám, phía sau dạy chúng ta “thủ hộ chánh pháp”. 

Công đức này là vô cùng to lớn, công đức đệ nhất trong thế xuất thế gian 
pháp. Chánh pháp phải gìn giữ như thế nào vậy? Các vị nhất định phải nên biết 
y giáo tu hành, ở trong “quảng tu cúng dường” phía trước đã nói qua với mọi 
người về “như giáo tu hành cúng dường”. Kinh giáo của Phật, Kinh điển của 
Phật, những đạo lý đã nói trong đó chúng ta phải tường tận, phải thấu triệt. Phật 
dạy cho chúng ta phương pháp đời sống, phương pháp đối nhân xử thế, phương 
pháp tu học, chúng ta nhất định phải tuân thủ. Phương pháp trong Kinh điển đã 
dạy không phải phương pháp gì khác, mà chính là phương pháp dạy cho chúng 
ta làm người, phương pháp sinh hoạt, rất là mật thiết, thậm chí dạy cho chúng 
ta phương pháp làm việc, phương pháp qua lại với mọi người, cả thảy đều có, 
không có thứ nào không có. Chúng ta phải nỗ lực học tập. Những gì Phật dạy 
chúng ta làm, chúng ta nhất định phải làm cho được; những gì Phật dạy chúng 
ta không nên làm, chúng ta nhất định tuân thủ, quyết định không làm. Đó là 
trước tiên hộ trì chính mình, sau đó lại giúp đỡ chánh pháp cửu trụ thế gian. 
Giúp đỡ chánh pháp cửu trụ thế gian thì nhất định giống như Cư Sĩ Lâm nơi 
đây xây đạo tràng, mời pháp sư đến giảng Kinh nói pháp, vậy chánh pháp mới 
có thể cửu trụ. 

Những năm gần đây, Lý Mộc Nguyên khai ngộ rồi. Nếu ông không khai 
ngộ thì ông không làm việc này. Ông chân thật khai ngộ, ông mới đem lầu bốn 
lầu năm tu sửa mới lại, để mọi người đến đây nghe Kinh, ngồi nơi đây thoải 
mái dễ chịu, đến nơi đây ngồi hai giờ đồng hồ không phải đến chịu tội, mà là 
đến hưởng thụ. Trong hai giờ đồng hồ này thân tâm thư thái. Công trình đó vẫn 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

268

chưa hoàn công, sau khi hoàn công so với hiện tại trong này còn có một số phù 
điêu, có bức vẽ thiên đường tán hoa. Bản vẽ đó tôi đã xem qua, ông làm ở Trung 
Quốc. Tương lai giảng đường này sẽ rất mỹ quan, nhất định làm cho mọi người 
vào đây rất thoải mái. Đó đều là hộ trì chánh pháp. 

Trong hộ trì chánh pháp, then chốt nhất chính là bồi dưỡng nhân tài tiếp 
nối. Thời đại này của chúng ta đã già rồi, tương lai không giảng nổi nữa, nếu 
không có người giảng thì Phật pháp chẳng phải bị đoạn tuyệt rồi sao? Hiện tại 
các vị thấy có không ít pháp sư trẻ tuổi đến từ Trung Quốc tiếp nối huệ mạng 
của Phật. Tương lai chúng ta xuống giảng đài rồi thì họ lên tiếp nối. Những 
thanh niên này đang học giảng Kinh, đương nhiên nhất định sẽ giảng có rất 
nhiều chỗ không được vừa ý mọi người, vì họ là sơ học, Kinh điển lý luận đạo 
lý đều chưa thuộc, thế nhưng họ cần phải có người hộ trì. Làm thế nào hộ trì? 
Bạn đến nghe giảng chính là hộ trì. Nếu bạn không đến nghe họ học giảng Kinh, 
khi họ nhìn xuống thấy chỉ có mấy người thì họ sẽ nghĩ “ta không phải là người 
khéo giảng, ta không thể giảng Kinh”, tâm của họ liền bị thoái chuyển. Nếu  họ 
nhìn xuống thấy có rất nhiều người, “ồ! Đại khái ta giảng không tệ, ta vẫn có 
thể giảng”, làm cho chí khí của họ được nâng cao. Cho nên, ở khóa trước tôi 
đã nói với các vị rồi, họ là cây Bồ Đề, các vị đến nghe Kinh chính là đến để tưới 
nước, đến vun bồi cho họ, khiến cho họ dần dần trở thành một cây đại thọ. Cho 
nên, các vị đến nghe họ giảng Kinh thì công đức sẽ rất lớn, đó là các vị hộ trì 
chánh pháp, còn nghe tôi giảng Kinh thì công đức không lớn như vậy. Hiện tại, 
thứ sáu và thứ bảy thì tôi giảng, thời gian còn lại đều là những học trò này đang 
luyện tập giảng Kinh. Hoan nghênh mọi người đến hộ trì chánh pháp, đến khích 
lệ họ. Đồng thời khi các vị nghe Kinh, nếu như cảm thấy họ giảng có vấn đề, 
nghe không rõ ràng, hoặc là có chỗ nghi hoặc, hoặc là phát hiện họ có chỗ sai 
lầm, các vị có thể viết một tờ giấy cho họ, để cho họ không ngừng cầu cải tiến, 
đây là chân thật giúp đỡ họ. 

Ngày trước lão sư đã dạy cho tôi, khi mới học giảng Kinh, ta ở trên đài 
giảng là học trò, bên dưới nghe Kinh đều là thầy giáo của ta, đều là giám học 
của ta, ta ở nơi đây đưa ra báo cáo với mọi người tu học của ta, mời mọi người 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

269

chân thật chỉ giáo để cải tiến. Chúng ta chân thật tiếp nhận, chân thật y giáo 
phụng hành thì chính mình mới có tiến bộ. Cho nên học giảng Kinh nhất định 
phải tiếp nhận phê bình chỉ giáo của đại chúng. Đại chúng không phê bình chỉ 
giáo thì là không quan tâm đối với bạn. Chân thật ái hộ bạn thì nhất định giúp 
đỡ bạn, nhất định phải có phê bình với bạn. Chúng ta chính mình nhất định phải 
tiếp nhận, nhất định phải nỗ lực cải tiến. Nếu như phê bình với bạn mà bạn 
không thể cải tiến thì lần sau họ không nói nữa. Vì sao vậy? Nói cũng không 
ích gì, bạn không chịu sửa, còn nhắc nữa làm gì, vậy là buông bỏ bạn. Bạn cố 
gắng học tập, mỗi một người nhắc nhở bạn, bạn đều nỗ lực đi làm mới, người 
đưa ra ý kiến rất hoan hỉ, “ta dạy ông ấy, hôm nay ông ấy đã sửa rồi”, họ sẽ rất 
hoan hỉ, họ sẽ cố gắng giúp đỡ bạn. Cho nên, chúng ta phải học thái độ tốt đẹp. 

Chúng ta là thính chúng đến giúp đỡ họ, chúng ta cũng nỗ lực gánh trách 
nhiệm này để giúp đỡ họ, khiến cho số pháp sư trẻ này có thể thành tựu, tương 
lai có thể tiếp tục huệ mạng của Phật, hoằng pháp lợi sanh. Đó chân thật là hộ 
trì chánh pháp. 

**********

18Phía trước chúng ta đã nói đến “sám hối”. Thế Tôn nói với chúng ta, 
nhất định phải tu học mười loại tâm hạnh liễu thoát sanh tử. Trong mười loại 
này, năm loại đầu là sám tội, chính là nói đoạn tất cả ác. Hai điều đầu tiên Phật 
dạy chúng ta “minh tín nhân quả, tự hổ khắc trách”, chính mình phải chân thật 
có thể phát khởi tâm hổ thẹn, phải chăm chỉ nỗ lực ra công khắc chế mình, khắc 
phục tất cả phiền não tập khí của chính mình. Thứ ba, Phật nhắc nhở chúng ta 
đường ác thật là đáng sợ, quyết định không thể lơ là xem thường. Kế đến Phật 
dạy bảo chúng ta khi làm sai bất cứ sự việc gì không nên che giấu, không nên 
ngụy trang, phải dũng cảm, có đủ dũng khí để có thể công bố với mọi người, 
không sợ mọi người trách cứ. Mọi người trách cứ chúng ta chính là giúp chúng 
ta tiêu tai, đạo lý này nhất định phải hiểu. Sau cùng, Phật dạy chúng ta “đoạn 

18 Bắt đầu đĩa 19



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

270

tương tục tâm”, khởi tâm động niệm nhất định không thể để cho ác niệm tiếp 
nối. Ý niệm này vừa mới khởi lên thì liền phải phát giác, liền phải hàng phục 
nó, như vậy mới có thể chân thật làm đến được đoạn tất cả ác. Sau khi đoạn ác 
thì phải tu thiện. Bạn không tu thiện thì bạn không thể tích công bồi đức. Chỉ 
có chân thật tích công bồi đức mới có thể thành tựu đại phước, đại thiện của 
chính mình. Cho nên, phía sau có năm điều Phật dạy cho chúng ta. Thứ nhất là 
khuyên chúng ta phải “phát tâm Bồ Đề”. Thứ hai phải biết “tu công bù lỗi”. 
Thứ ba dạy chúng ta “giữ gìn chánh pháp”. Hôm qua chúng ta đã giảng đến 
chỗ này, nhưng ý nghĩa chưa hết, bởi vì điều này vô cùng quan trọng. 

Các vị cần phải biết, hộ pháp còn quan trọng hơn so với hoằng pháp. Thực 
tế mà nói, thế gian này không phải không có người hoằng pháp, nhân tài hoằng 
pháp rất nhiều, nhưng nếu không gặp được thiện hộ nhiệt tâm thì nhân tài hoằng 
pháp cũng sẽ bị dìm mất, ngay trong một đời của họ chỉ có thể tự lợi mà không 
thể lợi tha. Những sự thật đạo lý này trước đây chúng ta cũng đã từng nói qua 
mấy lần. Trong giảng đường chúng ta mỗi lần giảng đều có không ít đồng tu 
mới đến. Đồng tu cũ tuy là đã nghe qua, thế nhưng e là thời gian lâu rồi nên rất 
có thể đã quên rồi, đồng tu mới thì chưa nghe qua, cho nên nói nhiều một chút 
cũng không ngại gì, cũng có chỗ hay. Người hoằng pháp này cũng giống như 
là một giáo viên rất giỏi ở thế gian, họ có học vấn, có đức hạnh, có phương pháp 
giáo học rất tốt, nhưng nếu như không có người muốn theo học với họ thì cũng 
là vô ích, họ cũng không thể phát huy được tác dụng. Nếu như muốn có người 
theo họ học, đương nhiên trước tiên phải có người thành lập một học đường. 
Trung Quốc vào thời xưa, thành lập học đường phần nhiều là tư thục, mời một 
thầy giáo, có khoảng mười mấy đến ba mươi học trò, vị thầy giáo này mới có 
thể phát huy sở trường của ông ấy. Nếu như không có người thành lập học 
đường thì ông ấy không cách gì phát huy được đức năng của ông ấy. Vào thời 
hiện đại, một vị thầy giáo giỏi nếu như không có một trường học tốt; người phụ 
trách của trường học này là hiệu trưởng, hiệu trưởng không quen biết đối với 
thầy giáo này, không mời thỉnh ông ấy thì ông ấy cũng không có cơ hội giáo 
học, cho nên nhất định phải có người quen biết ông ấy, phải có người mời thỉnh 
ông ấy, trọng dụng ông ấy, thì ông ấy mới có thể phát huy sở trường đặc biệt 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

271

của mình, mới có thể chân thật giáo huấn một phương. Giáo hóa một phương, 
công đức chân thật có phải là của ông ấy không? Không thể xem là của ông ấy, 
đó là của người hộ pháp.

Bạn xem thấy ngày nay mở lớp dạy học, làm giáo dục có được thành tựu 
rất tốt thì quốc gia xã hội sẽ khen thưởng, ban tặng cho hiệu trưởng. Nếu như 
trường học do tư nhân làm thì nhất định là khen tặng phần thưởng cho hội 
trưởng của họ. Người mở lớp học, công là của họ, nhưng nếu làm không được 
tốt thì lỗi cũng ở nơi họ. Đối với nơi này họ phải gánh lấy trách nhiệm giáo dục. 
Họ có thể làm được tốt, họ có huệ nhãn, có thể mời được giáo viên tốt nhất để 
giúp cho họ chấp hành giáo học, cho nên họ là người chủ đạo chánh sách giáo 
học, họ xếp đặt giáo trình. Giáo viên chẳng qua là đến để chấp hành, giúp họ, 
thay họ lên lớp mà thôi. Cho nên, công đức là ở nơi người mở lớp (ngày nay 
chúng ta gọi là hộ pháp).

Các vị phải nên biết, hoằng pháp và hộ pháp là một thể, thế nhưng hộ pháp 
vẫn là quan trọng hơn so với hoằng pháp. Nếu như không có người hộ trì, thì 
Phật Bồ Tát ra đời cũng không thể lợi ích chúng sanh. Trách nhiệm của hộ pháp 
rất nặng, công đức của hộ pháp rất lớn. Thích Ca Mâu Ni Phật đem công việc 
hộ pháp này ủy thác cho ai? Chúng ta xem thấy được ở trên Kinh, Phật đem 
công việc của hộ pháp ủy thác cho quốc vương, đại thần, đại phú, trưởng giả. 
Họ có năng lực hộ pháp, có oai thế, có tiền của, họ có thể xây dựng đạo tràng, 
họ có thể bố trí an ổn cho những vị pháp sư này, bồi dưỡng pháp sư, khải thỉnh 
pháp sư ở nơi này hoằng pháp lợi sanh. Họ chuyên mở trường học, làm Đổng 
sự trưởng, mời thỉnh pháp sư đến trụ trì đạo tràng này. Trụ trì trong đạo tràng 
giống như Đổng sự trưởng trong một công ty, pháp sư giảng Kinh trong đó là 
người phụ việc, mỗi người một công việc. Ông chủ là Đổng sự trưởng, là hộ 
pháp. Không có sự hộ trì của họ, người xuất gia làm gì có tiền của, làm gì có 
đủ lực? Đừng nói xây một đạo tràng là khó khăn, che một chồi tranh cũng không 
phải dễ, làm sao phát huy được sở trường của họ? Cho nên, chúng ta ở nơi đây 
giảng Kinh nói pháp, công lao là của Cư Sĩ Lâm. Ông chủ là Đổng sự trưởng 
của Cư Sĩ Lâm. Công đức hoằng pháp lợi sanh là của họ, vì do họ làm. Nếu họ 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

272

không mời chúng ta đến giảng Kinh thì chúng ta không cách gì đến được nơi 
đây. Nếu họ không mở lớp bồi dưỡng pháp sư trẻ thì không có người nào có thể 
đến đây được. Cho nên, ngày nay chúng ta giảng Kinh ở nơi đây có rất nhiều 
đồng tu được lợi ích. Hiện tại nhờ vào thiết bị khoa học, không những thính 
chúng hiện tiền được lợi ích, mà các đồng tu ở trước truyền hình cũng được lợi 
ích. 

Hôm qua thầy Ngộ Đạo gọi điện thoại cho tôi (hiện tại thầy đang ở 
Canada), thầy nói với tôi: “Tiền đồ của Tịnh Tông Hoa Kỳ và Canada là một 
mảng sáng lạn. Hiện tại số lượng người đọc Kinh Vô Lượng Thọ và niệm Phật 
nhiều vô kể. Ngoài ra còn có một số người nước ngoài đọc Kinh Vô Lượng Thọ 
rất tốt”. Tôi liền hỏi thầy ấy: “Họ không hiểu được ý nghĩa, làm sao có thể đọc 
được tốt đến như vậy?”. Thầy nói: “Cuốn “Kinh Vô Lượng Thọ” của Singapore 
có phiên âm La-tinh, người nước ngoài căn cứ vào phiên âm đó đọc ra tiếng 
Trung Quốc không hề sai, thế nhưng giảng nói điều gì thì họ không hề biết”. 
Tôi nói: “Rất tốt, rất khó được!”. Có rất nhiều người nước ngoài cũng đang đọc 
“Kinh Vô Lượng Thọ”. Quyển Kinh này chúng ta có thể hiến tặng cho họ, nơi 
nào cần đến thì chúng ta đều có thể tặng cho. Người nước ngoài dùng phiên âm 
La-tinh đích thực rất thuận tiện, như Đài loan dùng chú âm phù hiệu thì họ 
không cách gì đọc được, nếu họ có được thì cũng không thể dùng. Quyển chú 
âm của Singapore thì rất dễ dùng. Tịnh tông có thể mở rộng đến như vậy, tốc 
độ nhanh như vậy là nhờ vào sức mạnh của truyền hình. Mỗi ngày chúng ta đều 
ở trên đài truyền hình phát sóng một giờ đồng hồ, người ở trên toàn nước Mỹ 
và Canada nhận được từ truyền hình. Cho nên ngày nay chúng ta đến đây giảng 
Kinh, thính chúng không thể hạn lượng, mắt thịt chúng ta nhìn thấy nhiều người 
đến như vậy, còn số người ngồi trước tivi ở các quốc gia khu vực khác chúng 
ta không nhìn thấy được thì không biết là nhiều đến bao nhiêu. Lợi ích vô biên! 
Công đức lợi ích này của ai vậy? Vẫn là của Hội trưởng Cư Sĩ Lâm, của những 
ông chủ này. Cho nên, công đức của hộ pháp không thể nghĩ bàn. Nếu như 
muốn Phật pháp hưng vượng, thì bốn chúng đệ tử chúng ta đều phải biết làm 
công việc hộ pháp. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

273

Ngày trước khi tôi còn trẻ học Phật, học giảng Kinh với Lão cư sĩ Lý Bỉnh 
Nam, nếu như không gặp được Hàn Quán Trưởng toàn tâm toàn lực hộ trì trong 
30 năm, thì chúng ta cũng không có thành tựu của ngày nay. Nếu không có được 
sự hộ trì của người này, tôi nghĩ tôi chỉ có hai con đường để đi. Một đường 
chính là đi làm Kinh sám, sẽ bỏ đi việc giảng Kinh, không có cơ hội để giảng 
cho bạn. Còn một con đường nữa, nếu không chịu đi làm Kinh sám thì đành 
phải hoàn tục, lại vào trong xã hội để tìm công việc. Như vậy bạn mới biết được 
công đức hộ trì không thể nghĩ bàn. Hộ trì rất không đơn giản, cả nhà Hàn cư 
sĩ giúp đỡ tôi cũng gặp phải rất nhiều khổ nạn, thế nhưng bà hiểu được, bà sáng 
suốt, bà không bị quấy nhiễu của hoàn cảnh bên ngoài. Bạn ở trên bục giảng 
Kinh, nếu giảng không hay thì người ta sẽ cười bạn, nhưng chướng ngại vẫn 
nhỏ; nếu như bạn giảng không tệ, thính chúng rất hoan hỉ, rất tán thán, thì người 
đố kỵ sẽ liền đến. Việc này là không thể tránh khỏi. Người đố kỵ liền sẽ nghĩ 
hết cách để phá hoại, đến khiêu khích, đến sanh sự, nhất là ngày trước khi tôi ở 
trong nhà của Hàn trưởng. Chúng ta là người xuất gia, bức đến không còn đường 
để đi, không có chùa nào có thể dung chứa, nên ở trong nhà cư sĩ hết mười bảy 
năm, không phải thời gian ngắn, người khiêu khích sanh sự là không thể tránh 
khỏi. Người trong nhà của họ phải có thể nhẫn chịu được. Nếu như không thể 
nhẫn chịu được, họ sẽ nói: “Pháp sư à, không được rồi! Ông ở nơi đây tôi không 
thể chịu nổi áp lực bên ngoài”, thì chúng ta đành phải ra đi. Người trong nhà 
họ sáng suốt, họ có thể chịu được bất cứ dèm pha nào, thậm chí bất cứ nhục mạ 
gì họ đều không hề để ý. Việc này là vô cùng khó làm, không dễ dàng. Cho nên, 
chúng tôi được thành tựu chân thật là rất cảm khích đối với bà ấy. Không có bà 
thì không có thành tựu của ngày nay, cũng không có Thư viện Hoa Tạng của 
Đài Bắc, cũng không có Tịnh Tông Học Hội, cho nên công đức hộ trì là không 
thể nghĩ bàn. Hộ trì phải có trí tuệ chân thật, có định lực chân thật (có trí tuệ thì 
có thể phân biệt phải quấy, có định lực thì không bị cảnh giới bên ngoài quấy 
nhiễu), có thể kiên trì thì sau cùng mới có thành tựu. Cho nên khi Quán Trưởng 
vãng sanh, bà hai lần nhìn thấy A Di Đà Phật đến an ủi bà, bà xem thấy Hải Hội 
Liên Trì. Điềm lạ đích thực là tương ứng với công đức của bà. Chúng ta rất là 
an ủi. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

274

Ngày nay các vị xem thấy người xuất gia chúng tôi đắp chiếc y màu cà 
phê, không phải là y màu đỏ, áo tràng màu vàng như thông thường (ngày trước 
chúng ta đều đắp y như vậy). Khi Hàn Quán Trưởng bệnh nặng, có một hôm tôi 
bỗng nghĩ ra là màu sắc y của chúng ta là không như pháp. Phật nói cho chúng 
ta, màu sắc của y phục này chính là loại màu sắc hiện tại này (màu cà phê). Đây 
là y nhiễm sắc, gồm năm loại màu chính là đỏ, vàng, xanh, trắng, đen, cho nên 
y phục của nhà Phật gọi là màu Ca Sa. Đây là y nhiễm sắc, không phải chánh 
sắc. Tôi nghĩ đến điểm này, thế là gọi điện thoại cho tiệm may tăng phục, mời 
họ may cho chúng ta loại y phục như pháp này. Buổi tối ông chủ của tiệm may 
tăng phục đến thư viện đo y phục cho chúng tôi. Chúng tôi liền nhờ ông ấy có 
thể may cho chúng tôi nhanh hơn một chút không. Ông liền nói với chúng tôi, 
buổi trưa A Di Đà Phật đến tiệm của ông dặn bảo ông là thư viện có việc gấp, 
bảo ông ấy phải mau làm cho xong. Ông nói: “Nguyên liệu may đồ tôi đã chuẩn 
bị xong hết”. Thật là không thể nghĩ bàn! Chúng ta khởi một niệm đúng pháp 
liền có thể cảm ứng, A Di Đà Phật thông báo cho tiệm may mau làm cho xong. 
Cho nên ngày nay chúng ta đắp chiếc y màu này, thật không dám đổi lại màu 
đỏ. A Di Đà Phật gia trì, đây là Phật khẳng định. Bất kể trường hợp nào, chúng 
ta không còn dám dùng màu vàng, màu đỏ tươi đẹp nữa. Cảm ứng không thể 
nghĩ bàn. 

Làm hộ pháp phải hiểu được trong “Phẩm Hạnh Nguyện” đã nói, hiện tại 
chúng ta vẫn chưa giảng đến. Ngày nay Phật không còn ở đời, “thỉnh chuyển 
pháp luân” không cách gì thỉnh Phật, chỉ có thể thỉnh những vị cao tăng đại 
đức, không luận là tại gia hay xuất gia, chỉ cần họ có tu, có học đối với Phật 
pháp. Hiện tại chứng quả là việc quá khó, chúng ta không gặp được người chứng 
quả, cho nên chỉ cần họ chân thật có tu, có học thì chúng ta có thể mời họ đến 
giảng Kinh. Thế nhưng mời họ đến giảng Kinh cũng phải thông hiểu đại chúng 
của chúng ta đang tu pháp môn gì, chúng ta mời họ đến giảng Kinh luận nhất 
định phải có sự trợ giúp đối với việc tu học của chúng ta thì mới đúng. Mọi 
người chúng ta đều là niệm Phật, đều là một mục tiêu cầu sanh Tịnh Độ, nếu 
như bạn mời một vị pháp sư đến giảng cho bạn nghe về tham thiền, mời một vị 
pháp sư đến dạy cho bạn trì chú thì sai rồi, phá hư đi pháp môn tu học của chúng 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

275

ta. Việc này chính là ở người hộ pháp. Không những họ hộ chính mình, mà còn 
phải hộ pháp của Phật, còn phải hộ pháp của đại chúng. Vì đại chúng mời thầy 
giáo đến dạy học, nhất định phải mời thầy giáo có tương ưng với sự tu học của 
chúng ta thì chúng ta mới có thể được lợi ích. 

Ngày trước, khi tôi còn ở Đài Trung, thân cận Lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam 
mười năm, mười năm không hề rời khỏi thầy. Thầy đi đến nơi đâu thì chúng tôi 
đi theo đến đó. Chúng tôi là chúng thường tùy của thầy. Chúng thường tùy đại 
khái có khoảng hai-ba mươi người, chúng tôi nhất định là cùng đi theo. Ngay 
trong mười năm, tôi xem thấy lão cư sĩ Lý sáng lập hai đạo tràng hoằng pháp là 
Liên Xã Đài Trung và Thư viện Từ Quang. Trong thời gian mười năm này, có 
rất nhiều đại pháp sư, đại đức, cư sĩ đi ngang qua Đài Trung, Lão sư Lý nhất 
định đích thân đến bến xe nghinh tiếp, đích thân đưa tiễn đến bến xe, nhất định 
mời họ dùng cơm, cung kính cúng dường, lễ tiết rất chu đáo, nhưng không hề 
mời họ giảng khai thị; đừng nói đến giảng Kinh, giảng khai thị cũng không mời 
giảng. Ban đầu tôi nhìn thấy việc này tôi luôn cảm thấy có chút kỳ lạ. Có một 
số pháp sư từ nước ngoài đến, lão sư tôn kính đối với họ như vậy, thế nhưng 
không mời họ giảng khai thị để họ kết chút pháp duyên với mọi người chúng 
tôi. Chúng tôi luôn cảm thấy lão sư Lý dường như có chút ngạo mạn, không hề 
xem trọng người khác, thế nhưng trên biểu hiện của ông thì lại rất cung kính, 
một chút lễ tiết cũng không thiếu. Chúng tôi có nghi hoặc, lão sư nhìn thấy được 
(tuy chúng tôi không nói ra, nhưng bị thầy nhìn thấy được). Thầy triệu tập chúng 
tôi đến (số người không nhiều, khoảng mười người), rồi nói với chúng tôi: 
“Không phải là tôi không muốn mời ông ấy giảng khai thị. Ông ấy vừa khai thị 
thì tôi phải tốn rất nhiều thời gian làm cho tâm của đồng tu chúng ta mới có thể 
định lại được. Đó là những vị pháp sư tham Thiền, pháp sư học Giáo, pháp sư 
tu Mật. Tôi không dễ gì trong mười năm bồi dưỡng tín tâm niệm Phật của mọi 
người, hiện tại một câu A Di Đà Phật niệm đến cùng. Nếu họ nói tham Thiền 
tốt hơn so với niệm Phật, tham Thiền minh tâm kiến tánh hay nói niệm chú, học 
mật Tức Thân Thành Phật, đồng tu chúng ta nghe rồi thì tín tâm liền lay động, 
như vậy có phải là việc phiền phức hay không?”. Cho nên, thầy không phải là 
không chịu mời họ giảng khai thị, mà thầy hộ pháp, giữ gìn thuần tín của đại 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

276

chúng đối với Tịnh tông, thâm tín thiết nguyện, tuyệt đối không thể bị người 
phá hoại. Sau khi nghe thầy nói rõ ràng, chúng tôi mới bừng tỉnh hiểu ra, đó 
thật là người hộ pháp đại từ đại bi, bảo hộ mọi người. Không dễ dàng gì bồi 
dưỡng được chút tín-nguyện-hạnh này, làm sao có thể khinh xuất để người ta 
nói mấy câu thì liền dao động? Thế nhưng đại đức thời xưa cùng hiện tại khác 
nhau. Đại đức vào thời xưa chân thật là người có đức hạnh. Trong Phật pháp 
thường nói: “Nếu muốn Phật pháp hưng, chỉ có tăng khen tăng”, đôi bên tán 
thán lẫn nhau, Phật pháp chúng ta mới có thể hưng khởi. Thế nhưng hiện tại 
thông thường, nhất là pháp sư trẻ tuổi, chưa được nhận qua giáo huấn chính 
quy, họ không hiểu được đạo lý này, họ đến nơi đâu luôn là giới thiệu chính 
mình tu học con đường này là tốt. Họ có thành kiến, cho nên đối với các pháp 
môn khác họ liền có phê bình, như vậy thì rất dễ dàng dẫn người khác tu học 
sai. Việc này thông thường chúng ta gọi là không biết lễ phép. Nếu là một người 
rõ lý thì chúng ta đều có thể thỉnh, không những có thể thỉnh họ giảng khai thị, 
mà còn có thể mời họ giảng Kinh. Vì sao vậy? Họ tán thán pháp môn của chúng 
ta, đối với đồng tu chúng ta có lợi ích lớn, họ hiểu được hộ trì chánh pháp. Việc 
này phải học qua, không học thì làm sao biết? Chúng ta ở dưới hội của lão sư 
Lý, lão sư Lý đã từng dạy bảo, cho nên chúng ta hiểu được, chúng ta có thể giữ 
lễ. 

Năm 1977, tôi giảng “Kinh Lăng Nghiêm” ở Hồng Kông, Pháp sư Thánh 
Nhất đến tham gia pháp hội này của tôi, ông nghe Kinh rất hoan hỉ. Sau đó mời 
tôi đến Đại Tự Sơn - đạo tràng của ông để giảng một buổi khai thị, cùng đại 
chúng của ông kết pháp duyên. Đạo tràng của ông là đạo tràng Thiền tông, có 
hơn 40 người, mỗi ngày tọa hương, tuân thủ qui củ của thiền đường, rất khó 
được, thật không dễ dàng! Tôi xem thấy rất nhiều đạo tràng không hề chăm chỉ 
làm đạo như vậy. Ông mời tôi giảng khai thị. Tôi biết được tôi phải giảng cho 
họ nghe điều gì. Việc thứ nhất là tán thán Pháp sư Thánh Nhất, tôi nói pháp sư 
giỏi, có tu có học. Tôi không dám nói ông có chứng quả, nhưng tôi khẳng định 
ông có tu có học, dạy bảo một phương, tôi tán thán pháp sư. Việc thứ hai là tán 
thán đạo tràng, đó là một đạo tràng thanh tịnh trang nghiêm, thành tựu đạo 
nghiệp của mọi người. Thứ ba là tán thán đại chúng, tán thán pháp môn của họ. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

277

Tôi tu Tịnh Độ, nhưng một chữ về Tịnh Độ tôi cũng không nhắc đến, tôi tán 
thán thiền hay. Đến khi tôi rời khỏi đạo tràng đó, trên đường có một số người 
đưa tôi đi, có mấy người hỏi tôi: “Pháp sư Tịnh Không! Vừa rồi thầy luôn miệng 
tán thán thiền hay, vậy tại vì sao thầy không tu thiền? Vì sao thầy lại niệm 
Phật?”. Bạn thấy đấy, người đi theo tôi nghe lời nói này họ liền khởi nghi hoặc, 
vậy thì làm sao được? Tôi liền nói với họ: “Người thượng thượng căn mới có 
tư cách tham thiền. Tôi là người hạ căn, tôi rất muốn tham thiền nhưng không 
đủ tư cách, nên quay đầu lại thành thật niệm A Di Đà Phật”. Lời tôi nói đều là 
thật, không phải giả. Tôi tán thán họ đến tột đỉnh, làm cho đại chúng của họ 
càng có thêm lòng tin đối với Pháp sư Thánh Nhất. Họ xem thấy người từ bên 
ngoài đến, đối với Hòa thượng của họ đều tán thán đến như vậy, bội phục đến 
như vậy thì đạo tâm của họ sẽ tăng trưởng, vậy mới là đúng. Pháp sư Thánh 
Nhất có tu hành, hiểu được, nếu ông đến đạo tràng của tôi nhất định tán thán 
niệm Phật, tuyệt đối sẽ không giảng Thiền tông. Đó chính là chân thật biết được 
hộ pháp. Người xưa thường nói: “Thà làm động nước trăm sông, không động 
tâm người tu niệm”. Họ đã tu pháp môn này mười năm, hai mươi năm thì bạn 
làm sao có thể tùy tiện dao động họ? Đó là một việc rất tàn khốc, thật không 
nên làm. 

Những năm đầu tôi đến đây, khi tôi vừa học Phật liền nghe Pháp sư Diễn 
Bồi giảng Kinh. Vào lúc đó tôi vẫn chưa xuất gia, tôi rất thân với ông, bởi vì 
khi ông giảng Kinh thì tôi nhất định ngồi hàng đầu, mặt đối mặt, ngày ngày đều 
thấy nhau, cho nên rất quen mặt. Sau khi tôi xuất gia, ông rất ái hộ, rất là tôn 
trọng đối với tôi. Tôi gọi ông là lão sư, ông xem tôi như là bạn, quan hệ của 
chúng tôi là như vậy. Khoảng hai-ba năm đầu đến Singapore, ông đều đến phi 
trường tiếp tôi. Khi tôi rời khỏi, ông cũng đưa tôi đến phi trường. Về sau ông 
đến Đài Loan, ông rất vui ở tại Cơ Kim Hội chỗ tôi. Ông mời tôi đến đạo tràng 
của ông để giảng một buổi, kết duyên với tín đồ của ông. Tôi biết rõ ông tu Di 
Lặc Tịnh Độ, ông muốn sanh về cung trời Đâu Suất, không phải đi chung một 
đường với chúng ta, cho nên khi tôi đến chỗ ông giảng khai thị thì tôi đặc biệt 
tán thán Pháp Tướng Duy Thức Tông, tán thán Di Lặc Tịnh Độ, tôi không hề 
nhắc đến một chữ Di Đà Tịnh Độ của chúng ta. Đó là qui củ. Nếu bạn hiểu qui 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

278

củ này, bạn đi đến bất cứ đạo tràng nào họ đều hoan hỉ mời bạn đến giảng khai 
thị. Bạn không hiểu qui củ này thì mọi người sẽ sợ bạn nói chuyện, vì bạn nói 
chuyện sẽ nhiễu loạn lòng người, sẽ phá hoại tín ngưỡng của mọi người, làm 
cho người ta hoài nghi. Cho nên, bất cứ nơi nào mời chúng ta, chúng ta phải hỏi 
thăm, dự liệu trước, họ tu pháp môn gì, tu được bao lâu, do người nào hướng 
dẫn? Nếu như đạo tràng đó của họ không phải chuyên tu pháp môn thì bạn có 
thể tùy tiện giảng. Đạo tràng đó của họ pháp sư nào cũng thỉnh, pháp môn nào 
cũng giảng, lộn xộn rối rắm, vậy thì không hề gì, không có gì để ngăn ngại, đầu 
óc của họ đã lộn xộn rối rắm rồi, họ không biết được pháp môn nào là đúng. Có 
một số đạo tràng không tìm được pháp sư hoằng dương Phật pháp, phàm hễ 
pháp sư nào đi ngang qua nơi đó thảy đều thỉnh hết tất cả, cả thảy đều mời để 
giảng Kinh, giảng khai thị. Họ nói: “Pháp sư thích giảng gì thì cứ giảng, pháp 
nào chúng tôi cũng muốn nghe, pháp nào cũng đều muốn học”, sau cùng bất 
cứ thứ gì cũng đều không có thành tựu. Đạo tràng như vậy chúng ta cũng đã 
từng gặp qua. Do đây có thể biết, hoằng pháp có thể có được hiệu quả hay 
không, then chốt là ở hộ pháp. 

Tôi còn đưa ra một thí dụ rất rõ ràng. Những năm đầu tôi đều đến Hồng 
Kông một, hai lần để giảng Kinh. Hồng Kông cách Đài Loan rất gần, máy bay 
bay một giờ thì đến. Năm xưa ở Hồng Kông chỉ có bà Lôi hộ trì, mỗi lần đều là 
bà mời tôi đến giảng Kinh. Sau khi bà Lôi qua đời thì không có người mời nữa. 
Năm trước trở lại Hồng Kông (tôi giảng Kinh ở Hồng Kông đại khái trước sau 
cũng có mười năm, cũng có một phần cảm tình đối với Hồng Kông), tôi đi xem 
thử, gặp được một số lão đồng tu. Những lão đồng tu này nói với tôi: “Pháp sư 
à! Đã bảy năm rồi thầy không trở lại”. Tôi nói: “Thời gian đã lâu vậy rồi sao?”. 
Nhẩm lại thật không sai, đã bảy năm rồi tôi không đến. Tôi nói: “Không phải 
tôi không đến, mà vì không có người mời tôi đến. Tôi không thể tự mình đi đến. 
Nếu tôi tự đi đến, mọi người cự tuyệt tôi, tôi đến để làm gì?”. Cần phải có người 
đến tìm tôi, không có người mời thỉnh thì tôi không có cách nào. Muốn đến nơi 
đó để kết duyên với mọi người nhưng không có duyên phận, duyên không đầy 
đủ. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

279

Ở Singapore cũng như vậy, chỉ có một mình cư sĩ Lý Mộc Nguyên. Vào 
năm 1987, lần đầu tiên tôi đến đây thì liền giảng qua một buổi ở Cư Sĩ Lâm, 
còn ở đoàn Hoằng Pháp Thanh Niên thì giảng qua hai lần, lúc đó đoàn trưởng 
của đoàn Hoằng Pháp Thanh Niên là Lý Mộc Nguyên. Qua ba lần gặp mặt ông 
thì liền kết duyên phận này. Lần đầu đến, tôi nhớ là tôi giảng ở Chùa Song Lâm 
hai lần, ông sắp xếp tốt cho tôi giảng rất nhiều nơi, thế là tôi hiểu rõ hoàn cảnh 
nơi đó. Lần thứ hai chính là Lý mộc Nguyên mời tôi. Về sau, mỗi năm đều là 
do ông đến mời tôi. Các vị thử nghĩ xem, nếu như không có ông thì ai mời tôi 
đến Singapore? Không có người mời. Tôi cũng có quen biết được vài người, 
những người đó đều sẽ không mời tôi. Cho nên các vị thử nghĩ, hiện tại 
Singapore có nhiều người đọc “Kinh Vô Lượng Thọ”, nhiều người niệm Phật 
đến như vậy, hơn nữa Tịnh Tông ảnh hưởng cả Đông Nam Á. Mỗi năm Lý cư 
sĩ phải đến Trung Quốc rất nhiều lần. Năm trước, ông nói với tôi đã đi sáu lần, 
đối với Phật giáo Trung Quốc cũng có ảnh hưởng rất lớn. Tôi không có công 
đức, công đức là hoàn toàn của ông ấy. Cho nên các vị đồng tu nhất định phải 
biết, nếu các vị muốn tu tích công đức thù thắng nhất thì nên làm hộ pháp. Bạn 
lên đài giảng Kinh thì bạn là giáo viên, thế thì vì sao bạn không làm hiệu trưởng, 
vì sao bạn không làm đổng sự trưởng, làm ông chủ, hà tất phải lên đài làm giáo 
viên? Giáo viên là phước báo thấp nhất, là giáo viên nghèo, còn ông chủ là 
phước báo lớn, trí tuệ lớn. Trí tuệ lớn là gì? Ông có thể mời giáo viên, ông có 
chính sách giáo học tốt, có thể chân thật đem Phật pháp thúc đẩy mở rộng. Ông 
có đại trí tuệ. Ông có tổ chức, có nhân lực, có tài lực, phước báo lớn. Nhất định 
có đại phước báo, đại trí tuệ thì mới có thể làm đại hộ pháp; không có phước 
báo, có chút trí tuệ thì đành phải học giảng Kinh. Cho nên hoằng và hộ chúng 
ta cần phải phân định rõ ràng. 

Các vị pháp sư trẻ tuổi tương lai có phước báo lớn, làm trụ trì một phương, 
làm lãnh đạo Phật giáo một phương, bạn phải có trí tuệ, mời thỉnh những vị 
pháp sư có thể giảng Kinh. Pháp sư tu trì được rất tốt, giúp đỡ các vị giáo hóa 
một phương thì các vị có công đức chân thật. Giữ gìn chánh pháp là vô cùng 
quan trọng. Chánh pháp có thể cửu trụ thế gian hay không, có thể lợi ích chúng 
sanh hay không đều là ở sự khéo hộ trì. Khéo hộ trì chính là có phước đức, có 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

280

trí tuệ. Trí tuệ có thể phán đoán được chân-vọng, có thể phân biệt được tà-
chánh, có thể phân biệt được phải-quấy. Có phước báo thì họ có năng lực thúc 
đẩy. Có năng lực thì sức ảnh hưởng mới to lớn được. Đạo lý này chúng ta không 
thể không hiểu, và phải nên học tập. Đương nhiên sự việc này tuyệt nhiên không 
phải người nào cũng có thể làm được, thế nhưng chỉ cần phát tâm, cho dù phước 
báo, trí tuệ có kém một chút, thực tế mà nói, vẫn có thể làm được. Cư sĩ Lý Mộc 
Nguyên nói rất hay: “Chúng ta không có phước báo, nhưng A Di Đà Phật có 
phước báo. Chúng ta không có trí tuệ, A Di Đà Phật có đại trí tuệ. Cả đời chúng 
ta chỉ cần dựa vào bên cạnh A Di Đà Phật, không có trí tuệ cũng biến thành có 
trí tuệ, không có phước báo cũng biến thành có phước báo. Dựa núi này thật 
tốt, chân thật dựa được chắc”. Lý Mộc Nguyên tìm được cái núi tốt để dựa, vì 
vậy từ mười năm qua, công việc của Phật giáo ông được thuận buồm xuôi gió. 
Cách dựa núi này của ông thật hay, dựa thật chắc, thật khiến cho người cảm 
động. 

Lý Mộc Nguyên vào mười năm trước đã bị bệnh ung thư. Năm đầu tiên 
khi tôi gặp mặt ông, ông rất mập, giống như Bồ Tát Di Lặc vậy, cái bụng rất to, 
người rất tráng kiện. Tôi nghĩ có một số đồng tu đã gặp qua ông ấy thì vẫn còn 
nhớ được. Năm thứ ba ông bỗng chốc liền ốm xuống, lúc đó tôi vẫn chưa chú 
ý đến. Ông nói với tôi, bác sĩ đã chẩn đoán ông bị bệnh ung thư. Bác sĩ nói với 
ông, thọ mạng của ông nhiều nhất chỉ còn sáu tháng nữa. Những báo cáo chẩn 
đoán này của ông, phim chụp X-quang hiện nay vẫn còn, ba-bốn mươi tấm phim 
chụp, nội tạng bên trong không có chỗ nào còn tốt. Ông là một tín đồ Phật giáo 
thuần thành. Ông biết chính mình bị bệnh này đã không thể cứu, cho nên ông 
đem tất cả việc buôn bán trong nhà giao cho vợ ông, tài sản đều giao hết, thẻ 
tín dụng đều trả cho ngân hàng, trên người không còn bất cứ thứ gì, ở Cư Sĩ 
Lâm làm công quả, sống một ngày thì làm một ngày, đợi lúc vãng sanh. Bạn 
xem, ông đã đợi đến mười mấy năm, sức khoẻ càng ngày càng tốt, hiện tại đi 
kiểm tra lại thì không có thứ bệnh nào. Cho nên, giới y học ở Singapore cho là 
một kỳ tích, bởi vì ông không có khám bệnh, không hề tìm bác sĩ, không hề 
uống thuốc, ông đều buông bỏ tất cả. Sau khi chẩn đoán, có người giới thiệu 
cho ông một bác sĩ giỏi. Thư giới thiệu ông vẫn còn giữ lại, ông không đi tìm 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

281

bác sĩ, chỉ niệm Phật, đợi Phật đến tiếp dẫn vãng sanh. Tế bào ung thư của toàn 
thân ông quả nhiên tiêu mất, không còn nữa, hơn nữa hiện tại thân thể khỏe 
mạnh, vượt qua người thông thường chúng ta. Ông nói với tôi, năm trước đi 
thăm viếng Trung Quốc đại lục, đến phương bắc là âm 2oC, ông chỉ mặc áo sơ 
mi, ông không lạnh. Mùa đông trong thân thể ông phát nhiệt ra bên ngoài, mùa 
hạ thì trong thân ông mát. Bạn xem, hiện tại thân thể của ông là đông ấm, hạ 
mát, thật không thể nghĩ bàn. 

Các vị phải nên biết, tôi ở nơi đây đem đạo của Phật pháp giảng cho các 
vị nghe, các vị nghe rồi bán tín bán nghi, chưa chắc đã thật tin. Cư sĩ Lý Mộc 
Nguyên hiện thân nói pháp, ông làm cho các vị xem, các vị có tin hay không? 
Ông làm ra cho các vị xem, các vị có thể có tín tâm kiên định, chí nguyện kiên 
định như vậy. Ông đem tất cả buông bỏ, ngay trong một đời này chân thật là hy 
sinh phụng hiến triệt để, vì Phật pháp, vì xã hội, vì chúng sanh. Ông cùng với 
A Di Đà Phật, cùng với chư Phật Như Lai đồng tâm, đồng nguyện, đồng hiểu, 
đồng làm. Cái thân của ông đã chuyển đổi. Mười năm trước bị bệnh phải chết, 
đó là nghiệp báo thân của ông. Hiện tại ông đem nghiệp báo thân của ông 
chuyển thành thân nguyện lực, trong “Kinh Hoa Nghiêm” nói “lực trì thân, 
nguyện thân”, nguyện thân chính là thừa nguyện trở lại. Phước báo của ông 
ngày nay là do đâu mà có? Là do chư Phật Như Lai gia trì, do tất cả chúng sanh 
có phước thì ông liền có phước. Ông hiện thân nói pháp ngay trước mắt chúng 
ta. Bạn thấy, ông thật có phước báo. Mỗi lần đi đến Trung Quốc Đại lục, ông 
dẫn theo đoàn mấy mươi người. Lần này ông đã đi rồi, ngày 8 sẽ trở về, nghe 
nói ông dẫn hơn một trăm người. Trong hơn một trăm người này, có người già 
đến hơn tám mươi tuổi, bạn thấy có người nào có gan lớn như vậy? Dẫn theo 
một số người già, nếu nhỡ người già bị bệnh hay xảy ra việc gì ở Đại lục thì 
phải làm sao? Bạn làm sao có thể gánh vác nổi. Trong lễ xưa của Trung Quốc 
chúng ta đều nói: “Bảy mươi không giữ lại đêm, tám mươi không giữ lại ăn 
cơm”. Người già bảy mươi tuổi không nên giữ lại trong nhà bạn, do nguyên 
nhân gì? Nếu nhỡ khi ở trong nhà bạn họ bỗng nhiên qua đời, người ta nói bạn 
mưu hại, bạn không thể nói rõ được với quan tòa, cho nên người bảy mươi tuổi 
không nên giữ họ lại trong nhà, nhưng có thể giữ họ ăn cơm. Nếu tám mươi 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

282

tuổi, tuổi tác càng lớn thì không nên giữ lại ăn cơm, vì nếu nhỡ họ ăn cơm bị 
xảy ra chuyện gì thì phải làm sao? Thế nhưng ông Lý Mộc Nguyên rất to gan, 
người già bảy - tám mươi tuổi ông cũng dám dắt họ đi du lịch. Đây chính là tam 
bảo gia trì. Bạn thấy, đến Trung Quốc Đại lục nhiều năm như vậy, nhiều lần 
như vậy, dẫn theo nhiều người già như vậy để tham quan du lịch nhưng không 
hề có xảy ra việc gì, rất bình an để đi, rất bình an trở về, không phải là gia trì 
của Tam Bảo thì nhất định không thể làm được. Cho nên, tôi nói với mọi người, 
Lý Mộc Nguyên là một Bồ Tát sống. Nếu các vị muốn đi du lịch, đi theo ông 
thì nhất định không có vấn đề, bạn đi với người khác thì tôi không dám bảo 
đảm. Nếu ông không dẫn người già thì ông dẫn trẻ con. Ông nói với tôi, ông 
bằng lòng dẫn hai người này, vì hai người này chịu nghe lời. Ông không chịu 
dẫn người trẻ, vì người trẻ tuổi không nghe lời. Cho nên có một lần ông dẫn 
theo hơn một trăm em nhỏ đến Phúc Kiến tham quan di lịch. Ông không dẫn 
người già thì dẫn trẻ nhỏ. Đây là ông làm cho chúng ta xem. Bạn thấy đời sống 
của ông, ăn uống rất đơn giản. Người ta tặng ông đồ gì ngon, đồ dinh dưỡng, 
đồ bổ, ông liền chuyền tay tặng cho người khác, bản thân mình không cần đến. 
Chúng ta đọc Kinh Phật, nghe được diễn giảng của tôi ở nơi đây, lại thấy cư sĩ 
Lý Mộc Nguyên thì phải nên sanh khởi tín tâm, phải nên chăm chỉ nỗ lực tu 
học. Đó mới là phước báo chân thật, đó mới là an vui chân thật. Bạn xem, ông 
ấy toàn tâm, toàn lực giúp đỡ cho Phật giáo Trung Quốc hưng vượng. Chúng ta 
biết Trung Quốc an định là cả thế giới an định. Trung Quốc đất rộng, người 
đông (một tỉ ba dân số), là trung tâm của thế giới. Nếu chúng ta muốn toàn thế 
giới an định, người trên toàn thế giới đều có thể được hạnh phúc mỹ mãn thì 
nhất định phải giúp đỡ Trung Quốc. Ông toàn tâm toàn lực làm như vậy nên 
được Phật Bồ Tát phù hộ, gia trì, không phải không có đạo lý. Việc ông làm 
hôm nay là việc làm công đức hy hữu. Ông thể hiện ra như vậy, sức mạnh đó 
của ông từ đâu mà có vậy? Là tất cả quí vị ở phía sau giúp đỡ ông. Nếu quí vị 
không bỏ tiền bỏ sức giúp ông, thì ông cũng không thể làm được việc gì cả. 
Những liên hữu ở Singapore, những liên hữu ở Cư Sĩ Lâm là hậu thuẫn của ông. 
Những điều ông làm chính là của tất cả bạn đồng tu ở Cư Sĩ Lâm cùng Tịnh 
Tông Học Hội, ông chỉ là đại diện. Đây là mọi người đồng tâm hiệp lực, vì tam 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

283

bảo, vì xã hội, vì chúng sanh mà làm nên việc tốt này. Ông có phước báo, mỗi 
người các bạn đây cũng đều có phước báo. Nhất định phải hiểu được bản thân 
các bạn đã làm chuyện công đức chân thật, việc tốt đích thực. 

Hộ trì chánh pháp xin báo cáo với quí vị đến đây. 

 Thứ chín, Phật dạy chúng ta niệm Phật ở trong “nghịch thuận 
thập tâm”. 

Phật không hề dạy chúng ta phải niệm một vị Phật nào, nhưng Ngài dạy 
chúng ta “niệm mười phương Phật”. Cách niệm mười phương Phật như thế 
nào? Chư vị đồng tu cần phải biết, mười phương Phật chính là Phật A Di Đà. 
Tôi không hề nói sai. 

19Vì sao vậy? Thích Ca Mâu Ni Phật nói với chúng ta, mười phương tất 
cả chư Phật Như Lai đều niệm A Di Đà Phật, vậy chúng ta niệm A Di Đà Phật 
chẳng phải là niệm mười phương Phật hay sao? Nếu bạn không tin tưởng, nếu 
bạn ngày ngày đi lạy “Vạn Phật Danh Kinh”, mỗi ngày đem ra đọc một lần 
mười hai ngàn danh hiệu Phật, đọc đến mệt chết người, nhưng có niệm được 
mười phương Phật hay không? Không hề niệm được. Mười phương chư Phật là 
vô lượng vô biên, bạn mới niệm có mười hai ngàn danh hiệu thì còn sót quá 
nhiều. Bạn niệm một câu A Di Đà Phật thì không sót một vị Phật nào. Vì sao 
vậy? Phật nói rất rõ ràng, mười phương ba đời tất cả chư Phật đều niệm A Di 
Đà Phật. Cho nên, bạn tụng “Kinh Vô Lượng Thọ” thì bạn đã tụng hết tất cả 
Kinh mà chư Phật đã giảng. Vì sao vậy? Mười phương ba đời tất cả chư Phật, 
không một vị Phật nào mà không giảng “Kinh Vô Lượng Thọ”, các Kinh khác 
không nhất định sẽ giảng, nhưng “Kinh Vô Lượng Thọ” thì nhất định phải 
giảng, câu “A Di Đà Phật” nhất định phải niệm. Niệm mười phương Phật chính 
là niệm A Di Đà Phật, chúng ta nhất định phải hiểu đạo lý này. Bộ Kinh này 
chính là giới thiệu Thế giới Tây Phương Cực Lạc cho chúng ta, chính là khuyên 

19 Bắt đầu đĩa 20



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

284

chúng ta niệm A Di Đà Phật cầu sanh Tịnh Độ. Chúng ta phải ở ngay chỗ này 
xây dựng tín tâm kiên cố. 

Thứ mười, Phật dạy chúng ta “quán tội tánh không”. 

Đây là trí tuệ chân thật. Trong Kinh thường hay nói “vạn pháp giai 
không”, xin nói với các vị, tội nghiệp cũng là một trong vạn pháp, tội báo cũng 
là một trong vạn pháp, nó có phải là “không” hay không vậy? Là không. Một 
không thì tất cả không, vậy tội của bạn chân thật là được diệt. Việc này phía 
trước đã nói qua sám hối với các vị. Sám hối thông thường nói có ba loại là 
phục nghiệp chướng, chuyển nghiệp chướng, diệt nghiệp sám. Quán tội tánh 
không là thuộc về diệt nghiệp sám. Ngay chỗ này, chúng ta phải rất tỉ mỉ mà 
thể hội, sợ hiểu sai đi ý nghĩa thì phiền phức sẽ rất lớn. Phật nói quán tội tánh 
không, nếu bạn nghĩ không cần lo, làm tội nhiều một chút cũng không hề gì, 
vậy thì bạn hỏng rồi. Ngày nay bạn có “quán không” được hay không? Nếu 
như quán không, việc đầu tiên là ngã không, nhân không, vạn pháp đều không 
thì mới được. Nếu như có pháp nào không không thì tội nghiệp liền có, quả báo 
liền hiện tiền. Bạn phải hiểu rõ đạo lý này, vạn nhất không nên hiểu sai ý này. 
Cho nên Phật đem câu nói này xếp vào ở điều sau cùng. Ở vào điều sau cùng, 
chân thật là bạn có thể niệm Phật đạt đến lý nhất tâm bất loạn, bạn lại quán tội 
tánh không thì được. Sự nhất tâm bất loạn đều không được, phải đến được lý 
nhất tâm bất loạn, hay nói cách khác, bạn đã đoạn kiến tư phiền não, đoạn trần 
sa phiền não, phá một phần vô minh thì bạn siêu việt mười pháp giới, vãng sanh 
Tây Phương là sanh cõi Thật Báo Trang Nghiêm, cõi Thường Tịch Quang, vậy 
bạn mới có thể tu diệt nghiệp sám, mới có thể tiêu diệt tội nghiệp. Thực tế mà 
nói, ở hiện tiền chúng ta, chuyển nghiệp sám là thù thắng nhất, cao minh nhất, 
chúng ta có thể chuyển nghiệp được thì tốt. 

Cư sĩ Lý Mộc Nguyên chính là chuyển nghiệp sám, ông bị bệnh này là do 
nghiệp báo, ông có thể chuyển. Ta phải nên biết, ông có thể chuyển thì ta cũng 
có thể chuyển. Tôi nhớ lại ngày trước khi ở Singapore giảng Kinh, tôi đã từng 
nói qua với các vị là tôi cũng đoản mạng, rất nhiều người xem tướng đoán mạng 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

285

cho tôi đều nói tôi không thể sống được qua 45 tuổi. Thế nhưng tôi cũng là 
chuyển nghiệp, cả đời này học Phật thì ngay đời này chuyển, đích thực là có thể 
chuyển, không phải không thể chuyển. Tôi chuyển còn nhẹ nhàng hơn Lý Mộc 
Nguyên, ông còn mang một chút bệnh, tôi chỉ bệnh qua một tháng. Vào năm 45 
tuổi, tôi đã bị bệnh hết một tháng. Tuy là không có người nào nói với tôi, nhưng 
tôi biết được tuổi thọ của tôi đến rồi, cho nên tôi cũng không đi tìm bác sĩ, cũng 
không uống thuốc, mỗi ngày ăn một ít cháo lỏng với một ít rau, niệm A Di Đà 
Phật chờ vãng sanh. Tôi niệm qua được một tháng thì hết bệnh, không việc gì. 
Đó là chuyển nghiệp. 

Chúng ta đích thực là có thể chuyển, chỉ cần chân thật chịu phát tâm. Vì 
thế Thế Tôn nói với chúng ta, một người y theo răn dạy của Phật tu “mười tâm 
nghịch thuận”, mười loại tâm thuận theo sanh tử (chúng ta thường gọi là tâm 
luân hồi, nghiệp luân hồi) chúng ta nhất định phải đoạn, sau đó mới tu mười 
loại tâm nghịch theo sanh tử này, đó chính là siêu việt ba cõi sáu đường. Phương 
pháp tu hành này chúng ta nhất định phải rất chăm chỉ, rất nỗ lực mà tu học. Tất 
cả tội nghiệp của chúng ta đã tạo trong đời quá khứ hay tội nghiệp đã tạo ngay 
trong đời này đều có thể sám trừ. Thực tế mà nói, ở trong sáu đường, mỗi một 
người, mỗi một chúng sanh, ngay trong đời quá khứ (đời quá khứ không phải 
là đời này, đời quá khứ còn có đời quá khứ nữa, quá khứ trong vô lượng kiếp) 
chân thật là không có ác nào mà không làm. Chúng ta tạo tác ra tội nghiệp quá 
nhiều, quá lớn. Nếu như không tạo tội nghiệp thì làm sao có cái thân này, làm 
sao có thể chịu loại quả báo này? Ngày nay chúng ta được thân này, thân này 
thường hay sanh bệnh, thường hay đau bệnh, chỗ nào vừa bị đau nhức là nghiệp 
báo hiện tiền. Chính mình phải rõ ràng, phải thông suốt, đó đều là nghiệp báo 
hiện tiền. Nghiệp báo này có nhân, không phải cái nhân đời này tạo, mà chính 
là cái nhân đời quá khứ đã tạo. Hiểu rõ rồi, đã tường tận rồi thì từ này về sau, 
chúng ta dùng ba nghiệp thân-ngữ-ý y theo răn dạy của Phật Đà mà sám hối. 

Nếu như không nhớ được rõ ràng lời dạy của Phật, bạn thấy chúng ta 
không hề nói quá nhiều, hai ngày nay, bao gồm cả tuần trước, tổng cộng có sáu 
giờ đồng hồ giảng cho các vị hai mươi điều. Hai mươi điều này không nhớ được 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

286

thì phải làm sao? Nghe ra thì dường như không tệ, gật đầu, ra khỏi cửa thì quên 
hết. Làm thế nào mới có thể tu pháp sám hối có hiệu quả? Tôi lại nói với 
các vị một phương pháp rất đơn giản (hai mươi điều này thảy đều bao gồm 
trong đó), đó là “niệm Phật”, miệng niệm A Di Đà Phật, tâm tưởng A Di 
Đà Phật, thân lạy A Di Đà Phật, ba nghiệp của chúng ta đều cung kính A 
Di Đà Phật thì được rồi. Sáu giờ đồng hồ đã giảng toàn bộ thảy đều bao gồm 
trong đó, rất có hiệu quả. Cho nên, trong nhà chúng ta cúng một tượng A Di Đà 
Phật, thường hay tưởng một vị Phật này, trong lòng của bạn liền thật có Phật. 
Cúng tượng Phật, chúng ta chỉ nên cúng một vị, không nên thường hay đổi, vì 
nếu thường hay đổi thì khi thì bạn tưởng vị này, khi thì tưởng vị kia, vấn đề 
phiền phức liền đến, đến khi lâm chung rốt cuộc thì A Di Đà Phật hiện ra tướng 
gì để tiếp dẫn ta? Cho nên, tốt nhất cả đời chỉ cúng một tôn tượng của A Di Đà 
Phật. 

Khi tôi mới bắt đầu học Phật, có một vị lão cư sĩ tặng tôi một tượng A Di 
Đà Phật bằng sứ, cũng rất nổi tiếng, là đầu năm nhà Thanh, đại khái cũng có 
hơn 300 năm lịch sử, hiện tại được cúng ở trong Thư viện Hoa Tạng của chúng 
ta tại Đài Loan. Tôn tượng này rất hiếm, chúng tôi thường hay đi khắp nơi, cho 
nên tôi liền thỉnh tượng Phật ra, chụp hình tượng Phật này. Sau khi chụp rồi, tôi 
liền in ấn số lượng lớn. Tôi đã in sắp gần một trăm mấy chục ngàn tấm, phân 
tặng cho mọi người cúng dường. Hiện tại đi đến bất cứ nơi đâu, tôi đều mang 
một cuộn, không luận đến nơi nào, tôi nhìn thấy chính là tượng Phật này, như 
vậy ấn tượng của tôi sẽ rất sâu với tượng Phật này. Mấy năm gần đây nhất, Đài 
Loan điêu khắc tượng Phật rất tiến bộ, họ chiếu theo kiểu dáng đó khắc ra cho 
tôi một tượng cũng rất giống. Hiện tại dường như đã làm ra khuôn rồi, giống 
như tượng Phật này. Ở Đài Loan đại khái đã có một hai trăm tượng rồi. Tượng 
này điêu khắc rất đẹp, rất khó được. Cho nên nói là thường hay tưởng Phật, 
không nên khởi vọng tưởng, không nên nghĩ thứ khác, nghĩ thứ khác thì là tạo 
tội nghiệp. Chúng ta ngày ngày tưởng Phật, niệm Phật, lạy Phật. Nhất là người 
trung niên trở lên, hiện tại vận động quá ít, ra cửa là ngồi xe, ở tại nhà thì ngồi 
sa lông rất là thoải mái, đều ít vận động. Nếu không động thì cái máy này dần 
dần sẽ lão hóa, nó liền sanh ra bệnh tật, cho nên nhất định phải vận động. Vận 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

287

động lạy Phật là vận động tốt nhất, không hề rời khỏi Phật. Bạn mỗi ngày lạy 
một trăm lạy, một trăm lạy có thể phân thành hai lần, sáng sớm năm mươi lạy, 
buổi tối năm mươi lạy, đây là một vận động rất tốt. Vận động cũng không rời 
khỏi ba nghiệp cung kính, bạn thấy tốt dường nào. Thật là thân động nhưng tâm 
không động. Trong tâm này đều là tưởng Phật, nhớ Phật, niệm Phật, đó là pháp 
sám hối thù thắng nhất. 

Vào năm đầu nhà Thanh, Từ Vân Quán Đảnh Pháp sư trước tác rất là 
phong phú. Trong “Vạn Tục Tạng Kinh” Nhật Bản thâu tập trước tác của ông 
có mười loại, trong đó có một bộ sớ “Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh” (chính 
là chú giải của “Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh”). Trong đó Ngài nói với chúng 
ta: “Tất cả chúng sanh tạo tội nghiệp ngũ nghịch cực trọng, bất cứ Kinh luận 
sám pháp nào đều không cách gì sám trừ tội nghiệp đó của bạn. Sau cùng còn 
có một cách là niệm A Di Đà Phật có thể sám trừ tội nghiệp của bạn”. Cho nên 
các vị phải nên biết, nếu các vị muốn cầu sám hối, muốn cầu tiêu tai diệt tội thì 
pháp nào có hiệu quả nhất? Niệm “A Di Đà Phật”! Lời nói của Ngài là có căn 
cứ, không phải tùy tiện nói. Ngài căn cứ ở đâu? Ngài chú giải “Quán Vô Lượng 
Thọ Phật Kinh”, công án này ở ngay trong “Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh”.  
Trong “Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh” Vua A Xà Thế nghe lời xúi giục của 
Đề Bà Đạt Đa. Đề Bà Đạt Đa rất là đố kỵ đối với thành tựu hoằng pháp lợi sanh 
của Thích Ca Mâu Ni Phật. Ông rất thông minh, luôn là tìm mọi phương cách 
để phá hoại Phật pháp, trừ bỏ đi Thích Ca Mâu Ni Phật để ông thay thế vào. Đó 
là bá đồ của ông ấy. Ông ấy xúi giục vua A Xà Thế (vào lúc đó vua A Xà Thế 
còn là thái tử), dạy ông mưu hại, dùng lời hiện tại mà nói chính là lật đổ, đoạt 
lấy ngôi vua của cha ông. Vua A Xà Thế nhất thời hồ đồ, giết phụ thân, hại mẫu 
thân, bắt mẹ ông giam lại, ông lên làm quốc vương. Đề Bà Đạt Đa nói: “Ngài 
làm quốc vương mới, ta làm Phật mới. Hai chúng ta hợp tác để thống trị quốc 
gia”. Ông tạo ra tội ngũ nghịch thập ác, giết cha, hại mẹ, phá hòa hợp tăng, làm 
thân Phật ra máu, ông thảy đều làm hết. Tội nghiệp như vậy thì bao gồm tất cả 
pháp sám hối trong Kinh luận của Phật đều không cách gì có thể sám trừ tội 
nghiệp của ông ấy. Vua A Xà Thế đến lúc lâm chung mới hối hận, mới sám hối, 
niệm A Di Đà Phật, một lòng niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Ông thật đã được 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

288

vãng sanh. Cho nên pháp môn Tịnh Độ thật rất tốt, tạo tội nghiệp ngũ nghịch 
thập ác phải đọa A Tỳ địa ngục mà còn được cứu, chỉ cần bạn chân thật sám 
hối, thật hồi đầu. Trong “Đại Tạng Kinh” có một bộ “A Xà Thế Vương Kinh”, 
Thích Ca Mâu Ni Phật giảng những sự tích trong đời của ông. Chúng ta nghe 
Phật nói ở trên Kinh, ông vãng sanh thượng phẩm trung sanh, phẩm vị tương 
đối cao, đích thực là không thể tưởng tượng ra được. Sự thật này khiến chúng 
ta sâu sắc cảm nhận, những người ác tạo tác tội nghiệp ở thế gian chúng ta nhất 
định không dám khinh khi họ. Vì sao vậy? Có lẽ họ đến lúc lâm chung sám hối 
vãng sanh phẩm vị còn cao hơn chúng ta, chúng ta vẫn không thể sánh với họ. 
Cho nên, vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc là hai hạng người. Một là 
người bình thường niệm Phật, đoạn ác tu thiện tích công bồi đức, đó là chín 
phẩm vãng sanh. Ngoài ra còn một hạng người là khi lâm chung sám hối vãng 
sanh, những người này luôn luôn vãng sanh phẩm vị không thể nghĩ bàn, như 
chúng ta ở trên Kinh xem thấy vãng sanh của vua A Xà Thế. 

Trong lịch sử Trung Quốc có Pháp sư Oánh Kha, việc vãng sanh của ông 
tuy là chúng ta không biết ở phẩm vị nào, thế nhưng ở trong tưởng tượng của 
chúng ta thì phẩm vị nhất định không thấp. Đó là sám tội vãng sanh, chính mình 
chân thật biết được chính mình làm sai. Pháp sư Oánh Kha là một người không 
giữ thanh qui, không giữ giới luật, một người xuất gia tạo tội nghiệp. Chỗ hay 
của ông chính là ông tin tưởng nhân quả báo ứng, ông chính mình biết được 
những gì mình đã làm thì tương lai nhất định đọa địa ngục. Nghĩ đến đọa địa 
ngục ông liền lo sợ, đó là cái tốt của người này. Hiện tại có rất nhiều người khi 
nói đến địa ngục thì họ không sợ, cái gan này thì thật lớn, ta không thể không 
bội phục họ. Oánh Kha nghĩ đến đọa địa ngục thì lo sợ, cho nên ông liền thỉnh 
giáo với các đồng đạo là có biện pháp gì giúp ông không. Trong đồng đạo có 
một người đưa cho ông quyển “Vãng Sanh Truyện”, bảo ông xem. Ông xem 
thấy những người niệm Phật vãng sanh trong “Vãng Sanh Truyện”, ông rất là 
cảm động, thế là ông hạ quyết tâm, đóng phòng của mình lại, chỉ niệm A Di Đà 
Phật. Ông không ngủ, không ăn cơm, cũng không uống nước, chỉ một mạch 
niệm A Di Đà Phật. Ông niệm được ba ngày ba đêm quả nhiên niệm ra được A 
Di Đà Phật. Cho nên nói: “Thành tắc linh”. A Di Đà Phật đến nói với ông: 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

289

“Ông vẫn còn mười năm dương thọ, ông cố gắng mà tu học. Sau mười năm, 
đến khi ông lâm chung, ta sẽ đến tiếp dẫn ông”. Pháp sư Oanh Kha nghe rồi 
liền thỉnh cầu với A Di Đà Phật, vì ông biết được tập khí của chính mình quá 
nặng, không cưỡng nổi mê hoặc, bên ngoài vừa dẫn dụ thì ông lại phải tạo tội 
nghiệp, ông biết được căn tánh của ông, cho nên ông nói: “Dương thọ mười 
năm con không cần. Hiện tại con muốn đi theo Ngài, nếu không thì ngay trong 
mười năm lại không biết là tạo thêm bao nhiêu tội nghiệp”. A Di Đà Phật nghe 
rồi, liền gật đầu nhận lời ông. Ngài nói: “Như vậy tốt hơn. Ba ngày sau, ta sẽ 
trở lại tiếp dẫn ông”. Việc này ông vô cùng hoan hỉ, ba ngày quá tốt, ông liền 
mở cửa phòng ra, nói với đại chúng trong chùa: “Ba ngày sau A Di Đà Phật sẽ 
đến tiếp dẫn tôi vãng sanh”. Người trong chùa nhìn thấy ông, cảm thấy đầu óc 
của ông có vấn đề, con người xấu đến như vậy, không phải là một người xuất 
gia tốt, ba ngày sau ông có thể vãng sanh sao? Vừa mới đóng cửa ba ngày, 
không biết được ở bên trong đó làm những việc gì, vừa mở cửa ra thì nói ba 
ngày sau ông sẽ vãng sanh. Được rồi! Thời gian ba ngày rất ngắn, mọi người 
chờ ba ngày sau xem thử ông có vãng sanh hay không. Đến ngày thứ ba, ông đi 
tắm, thay đổi bộ quần áo mới, trai giới tắm gội. Khi tụng khóa sớm, ông yêu 
cầu các đồng tu đưa tiễn ông, không tụng theo thời khóa thông thường, mà tụng 
Kinh A Di Đà, niệm A Di Đà Phật để tiễn ông. Các bạn đồng tu đương nhiên 
cũng rất hoan hỉ, đây là việc tốt, khóa sớm hôm nay chúng ta chỉ niệm A Di Đà 
Phật. Niệm được đại khái khoảng một khắc (một khắc chính là mười lăm phút), 
Pháp sư Oánh Kha liền nói với mọi người: “A Di Đà Phật đến tiếp dẫn tôi rồi”. 
Ông từ biệt với mọi người rồi liền đi. Bạn xem, ông không hề có bệnh, chỉ niệm 
có ba ngày ba đêm, thời gian không dài. Vì sao ông có thể vãng sanh? Các vị 
thử nghĩ xem, trong ba ngày ba đêm này cùng với nguyên lý nguyên tắc trên 
“Kinh Vô Lượng Thọ” đã nói là hoàn toàn tương ưng: “Phát tâm Bồ Đề, một 
lòng chuyên niệm A Di Đà Phật”,  cũng hoàn toàn tương ưng với Đại Thế Chí 
Bồ Tát nói: “Gom nhiếp sáu căn, tịnh niệm liên tục”. Ông niệm câu Phật hiệu 
ba ngày ba đêm, không xen tạp, không hoài nghi, không gián đoạn, đích thực 
là tịnh niệm liên tục, cho nên tội của ông đều tiêu hết, cảm được Phật đến tiếp 
dẫn. Cho nên sám tội này không thể không sám trừ được, vấn đề là bạn có thật 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

290

phát tâm hay không, có phải chân thật muốn sám hối hay không? Nếu bạn chân 
thật muốn sám hối thì bạn phải học Pháp sư Oánh Kha. Ông chính mình tạo tội 
nghiệp nhưng không che giấu người, chính mình rõ ràng tường tận, biết chính 
mình đã tạo tác những gì, tương lai nhất định phải đọa địa ngục, ông có dũng 
khí dám nói ra. Khi nghĩ đến địa ngục thì ông lo sợ, ông chân thật cầu sám hối 
thì ông thật có thành công. Đó là tấm gương tốt cho chúng ta. 

Từ những bậc thánh nhân thế xuất thế gian dạy bảo chúng ta, ở ngay trong 
cuộc sống thường ngày chúng ta phải nên chú ý điều gì? Khổng Lão Phu Tử 
nói: “Dĩ trực báo oán, dĩ đức báo đức”, nhà Phật dạy chúng ta: “Đại từ đại bi, 
oán thân bình đẳng”, đó là ở ngay trong cuộc sống tu pháp sám hối. Người 
khác đối với ta tốt, vậy là họ có ân với ta, chúng ta phải tri ân báo ân. Tại sao 
trên thế gian hiện tại, người vong ân phụ nghĩa nhiều đến như vậy? Họ không 
biết được ân đức, nói lời hơi khó nghe một chút là không biết được tốt xấu. Bạn 
nói xem, còn có cách nào không? Không những là người thông thường rất khó 
phân biệt, mà người nhận qua giáo dục cao đẳng cũng vậy. Chúng ta ở nước 
ngoài thấy những người nhận được học vị tiến sĩ, có địa vị tương đối ở trong xã 
hội, cũng tương đối có tiếng tăm, nhưng họ không biết ân nghĩa, không biết cái 
gì gọi là ân đức, vậy thì họ làm gì biết được báo ân? Thật là thấy lợi quên nghĩa. 
Họ làm việc ở trong công ty, đương nhiên là họ rất ưu tú, họ có kỹ thuật, họ có 
năng lực. Khi công ty khác biết được, đến nói với họ: “Anh đến chỗ tôi đi, tôi 
sẽ cho anh chức vụ cao hơn bên kia, cho anh sự đãi ngộ tốt hơn bên kia”. Họ 
vừa nghe thì liền từ chức bên kia, vội vàng đi qua bên này. Họ không biết được 
thân phận địa vị của họ là do người ta mang đến cho họ. Sau khi họ có địa vị 
rồi, quyền lợi ở nơi khác cao hơn một chút thì liền đi đến nơi đó. Thật đáng 
trách! Thấy lợi quên nghĩa, không biết được ân đức, đó chính là tạo tác tội 
nghiệp. Cho nên ngay đến thánh nhân thế gian đều dạy chúng ta “dĩ trực báo 
oán, dĩ đức báo đức”, chúng ta phải tri ân báo ân. Cho dù người khác hủy báng 
chúng ta, nhục mạ chúng ta, hãm hại chúng ta, chúng ta cũng dùng tâm thanh 
tịnh đối đãi với họ, dùng tâm chân thành đối với họ, đó là dĩ trực báo oán. Cái 
trực này chính là trực tâm mà nhà Phật đã nói, chính là tâm chân thành cung 
kính, chúng ta vẫn là dùng tâm chân thành tâm cung kính đối với họ. Đó là đạo 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

291

lý làm người. Vì sao vậy? Tuyệt đối không kết oán thù với người khác. Phải 
nên biết, sau khi kết oán thù rồi thì đời đời kiếp kiếp báo không cùng tận, tương 
báo lẫn nhau, đến lúc nào thì mới kết thúc? Ngày nay người khác hủy báng ta, 
nhục mạ ta, hãm hại ta, đó là quả báo của chúng ta. Vì sao họ không hủy báng 
người khác, không hãm hại người khác, mà họ lại hãm hại ta? Nhất định là trong 
đời quá khứ của ta đã hủy báng họ, hãm hại họ, ngày nay gặp lại họ thì họ hủy 
báng ta, hãm hại ta, tương báo lẫn nhau, vậy thì phải nên tiếp nhận thôi, cái nợ 
này chẳng phải đã trả xong rồi sao? Ta không còn tâm oán hận nữa, không còn 
có tâm báo thù nữa thì nợ này đến đây đã kết thúc, không còn gì nữa. Cho nên 
chúng ta phải dùng tâm chân thành cung kính để đối đãi với những người này 
thì nợ này liền trả xong. Không nên đời đời kiếp kiếp báo tới báo lui, thật phiền 
não. Đây là Phật dạy cho chúng ta, đó mới chân thật là phương pháp thông minh 
trí tuệ, giải quyết được vấn đề. Chúng ta không nên làm cho vấn đề phức tạp 
hơn, mà phải đem vấn đề giải mở. Giải mở rất thỏa đáng, rất viên mãn thì chúng 
ta trên đạo Bồ Đề mới được thuận buồm xuôi gió, mới không có chướng ngại. 
Trên Kinh Phật còn nói với chúng ta: “Ư nhất thiết xứ, nhi bất trụ tướng”, trên 
“Kinh Bát Nhã” thường nói: “Ly nhất thiết tướng, tức nhất thiết pháp”, không 
nên đem những pháp tướng này để ở trong lòng, bao gồm tất cả hiện tượng đều 
không để ở trong lòng. Đối với tất cả hiện tượng không nên sanh ưa ghét, thuận 
với ý của mình không nên có tâm tham ái, không thuận theo ý mình cũng không 
nên có tâm sân hận; ở trong thuận cảnh-nghịch cảnh, người thiện-người ác mà 
tu tâm thanh tịnh của chính mình, tu tâm bình đẳng của chính mình, đó gọi là 
thật tu hành. Cho nên hiểu được đời sống chân thật hạnh phúc mỹ mãn, đó là gì 
vậy? Tâm an lý đắc. Không luận ở trong hoàn cảnh nào, tâm của bạn vĩnh viễn 
là an định, vĩnh viễn không bị cảnh giới bên ngoài dao động, bạn mới chân thật 
trải qua ngày tháng hạnh phúc. Người xưa Trung Quốc chúng ta thường nói: 
“Đạm bạc minh trí”, đời sống càng đơn giản thì đời sống càng khỏe mạnh. Ở 
ngay trong đó then chốt nhất chính là tâm địa thanh tịnh, không nhiễm một trần. 

Hiện tại thế gian này ô nhiễm rất nghiêm trọng. Ở bên trong thì ô nhiễm 
ở trong tâm, ô nhiễm tinh thần, ô nhiễm tư tưởng, ô nhiễm kiến giải vô cùng 
nghiêm trọng. Dùng phương pháp gì để phòng bị? Dùng phương pháp gì để đối 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

292

trị? Dùng tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng. Tâm địa của chúng ta thanh tịnh thì 
không bị ô nhiễm, trước sau giữ gìn tâm thanh tịnh, giữ gìn tâm bình đẳng. 
Trong tâm bình đẳng, quan trọng nhất là oán thân bình đẳng. Oán thân có thể 
bình đẳng thì tất cả những thứ khác đều bình đẳng. Hiện tại chúng ta là phàm 
phu, khi mới học, chúng ta sẽ bị ảnh hưởng của hoàn cảnh, cho nên đối với hoàn 
cảnh không thể không xem trọng. Đến khi bạn chân thật có công phu, hoàn cảnh 
không ảnh hưởng bạn thì không hề gì. Hoàn cảnh chính là con người chúng ta 
thường hay nói phong thủy. 

Phong thủy là gì vậy? Là ảnh hưởng của hoàn cảnh. Chúng ta chính mình 
nếu muốn thân tâm an ổn, bình bình an an thì nơi hoàn cảnh của chúng ta ở phải 
bình. Cho nên nếu bạn chịu lưu ý một chút, bạn xem thấy người xưa Trung 
Quốc xây một cái nhà, xây một nhà vườn phải được tiếp nối nhiều đời. Vào thời 
xưa, bạn xây dựng một tòa nhà, nếu như không thể duy trì được 300 năm thì 
người ta sẽ không mời bạn đến xây cất cho họ. Bạn xây dựng một ngôi nhà chí 
ít phải có thể sử dụng được 300 năm, bạn làm một cái ghế chí ít phải có thể 
dùng được một trăm năm. Đồ gia dụng này của Trung Quốc hiện tại gọi là đồ 
cổ, không phải nói dùng vài ngày rồi thì không cần nữa, thì đổi cái khác, làm gì 
có chuyện xa xỉ vậy, bạn có phước báo bao lớn? Cho nên người Trung Quốc rất 
xem trọng đối với hoàn cảnh nơi ở, biết được xây dựng nhà phải tứ bình bát ổn, 
người ở trong đó thân tâm yên ổn. Chúng ta xem thấy nhà cửa của người nước 
ngoài không phải như vậy, nhà ở nước ngoài rất kỳ lạ, đặc biệt là có rất nhiều 
góc nhọn, người ở trong nhà như vậy tâm sẽ không bình, cho nên người nước 
ngoài ở một vài năm thì cắm một cái bảng bán nhà, dọn đi, họ thường hay dọn 
nhà như dân du mục. Họ không có gốc, người Trung Quốc có cố hương, người 
ngoại quốc không có cố hương. Người nước ngoài có thể ở một nơi qua được 
năm năm là rất ít, hai-ba năm thì họ dọn nhà. Tỉ mỉ mà xem thử thì quả nhiên 
không sai, nhà xây rất kỳ lạ, cái nhà đó không thể ở, ở nơi đó thân tâm đều 
không an ổn. Hiện tại một số người Trung Quốc trẻ tuổi làm nghề xây dựng 
cũng học người ngoại quốc xây một cách kỳ lạ, cho nên người ở trong đó tâm 
của họ cũng kỳ kỳ quái quái, như vậy thì xã hội đó làm sao có thể an ổn được? 
Họ không có công phu, Phật Bồ Tát ở thì không vấn đề gì, các Ngài không bị 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

293

ảnh hưởng, còn phàm phu chúng ta bị hoàn cảnh ảnh hưởng (hiện tại nhà khoa 
học gọi hoàn cảnh là từ trường), họ bị từ trường này ảnh hưởng. Việc này chúng 
ta không thể không chú ý. Cho nên các vị muốn mua nhà, thì nhà đó phải được 
xây dựng rất bình ổn, không nên có quá nhiều góc cạnh. Góc nhiều thì phiền 
não lớn. Nhà của bạn ở không phải là hình vuông, mà là hình chữ nhật hay hình 
tròn cũng được, không nên có góc. Hiện tại rất nhiều nhà của người nước ngoài 
luôn luôn ngay cửa cái bị cắt đi một góc. Loại nhà như vậy, người ở trong đó 
không quá một trăm ngày nhất định sẽ nghĩ tưởng xằng bậy. Căn phòng đó làm 
phòng khách thì được, người vạn nhất không nên ở nơi đó, vì ở chỗ đó nhất 
định sẽ khởi vọng tưởng. Cho nên nhất định phải chánh đại quang minh, qui củ 
trật tự. Giảng đường là hình chữ nhật thì phải là hình chữ nhật, không nên đem 
cắt đi một góc như vậy. Đó là vì chúng ta bị ảnh hưởng của hoàn cảnh. 

Chúng ta nhất định phải chọn lựa hoàn cảnh cư ngụ tốt, chọn lựa thức ăn 
khỏe mạnh. Ăn uống không cần phải nhiều, không nên nhiều màu sắc quá, cũng 
không cần phải đồ bổ cao quí gì. Đồ bổ cao quí là bổ cho người khác, chịu thiệt 
ở nơi mình, chính mình rất cực khổ kiếm ra tiền, mua những thứ này để họ kiếm 
lời to, phát tài. Khi mang về, thực tế mà nói, đều là giả. Bạn xem, tổ yến nơi 
đây giá tiền rất cao, có dinh dưỡng hay không vậy? Không hề có. Chưng một 
cái tổ yến, dinh dưỡng chân thật là ở đường phèn. Tổ yến không có dinh dưỡng, 
đường phèn rất tốt, có dinh dưỡng. Tiền chẳng phải đã bị người gạt đi mất rồi 
sao? Bổ cho ai vậy? Bổ cho người bán tổ yến. Người hiện tại thực tế mà nói, 
chân thật là nghe gạt, không nghe khuyên. Khuyên bạn thì bạn không tin, lừa 
gạt thì bạn tin. Báo chí, tạp chí đăng những quảng cáo này toàn là gạt người, 
làm gì là thật? Cho nên đời sống càng đơn giản bình dị càng tốt, tâm địa thanh 
tịnh, ăn uống giản dị đơn sơ thì khỏe mạnh sống lâu. Chúng ta hy vọng được 
khỏe mạnh sống lâu thì nhất định phải hiểu được phương pháp tu học, làm thế 
nào trải qua đời sống khỏe mạnh sống lâu. Cho nên danh lợi đạm bạc càng quan 
trọng, dưỡng tâm thanh tịnh. 

Trên Kinh nói: “Chúng ta ở mọi nơi, đi đứng nằm ngồi phải thuần nhất 
chánh tâm”. Ở ngay trong cuộc sống thường ngày, không luận là ở lúc nào, 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

294

không luận nơi nào, luôn là giữ gìn tâm địa thanh tịnh, bình đẳng, đó chính là 
đạo tràng bất động mà trong Phật pháp thường nói, đó chính là Tịnh Độ chân 
thật mà trong Phật pháp nói. Tâm tịnh thì cõi nước tịnh. Tịnh Độ ở đâu vậy? 
Tịnh Độ chân thật chính ở ngay tâm. Hiện tại bạn ở nơi Tịnh Độ, tương lai khi 
xả báo thân thì nhất định vãng sanh Tịnh Độ Di Đà. Tịnh Độ này cùng Tịnh Độ 
kia cảm ứng. 

Một người trong khi qua lại làm việc hoặc trong đời sống, quả nhiên có 
thể giữ được nguyên tắc trên Kinh Kim Cang nói là “bất thủ ư tướng, như như 
bất động”, ngoài không dính mắc, trong không động tâm thì đó gọi là Nhất 
Tướng Tam Muội. Ở ngay trong mọi cảnh giới phải bình đẳng, bạn ở trong 
thuận cảnh không khởi ưa thích, tâm là bình lặng; trong nghịch cảnh không khởi 
sân hận. Trong cảnh giới thuận nghịch, bạn có thể giữ được tâm thanh tịnh, tâm 
bình đẳng, đó chính là “Nhất Tướng Tam Muội, Nhất Hành Tam Muội”. Có thể 
tu hai loại Tam Muội này, Phật ở trên Kinh nói: “Thí dụ đất này có trồng, đất 
này đã có gieo hạt giống, thổ nhưỡng phì nhiêu, hạt giống này nhất định bám 
rễ, nẩy mầm, tươi tốt kết trái”. Thí dụ này là thí dụ cho người tu hành chúng ta. 
Bạn phải có thể tuân thủ nguyên lý nguyên tắc trong Kinh giáo của Phật đã 
giảng cho bạn, đem những đạo lý này, những phương pháp này ứng dụng ở 
trong đời sống. Mọi người nhất định phải nên biết, đạo lý trong Kinh Phật nói 
là đạo lý làm người, đạo lý làm việc; phương pháp đã nói là phương pháp sinh 
hoạt, phương pháp làm việc, phương pháp qua lại đối nhân xử thế tiếp vật. Phật 
nói ra là những đạo lý này, đều có liên quan mật thiết với đời sống hiện thực 
của chúng ta, không hề tách rời khỏi. Cho nên bạn học rồi thì bạn lập tức có thể 
dùng ngay trong cuộc sống, quyết định không phải là học xong thì không thể 
dùng. Nếu như đã học mà không thể dùng thì chúng ta học để làm gì, Phật làm 
sao có thể được gọi là trí tuệ viên mãn? Thế gian có không ít người có trí tuệ, 
người có học vấn đã giảng cho chúng ta nghe rất nhiều đại đạo lý, thế nhưng 
những đại đạo lý này không có liên quan gì với đời sống, không dùng được, cho 
nên gọi là “huyền đàm thuyết diệu”. Vào thời đại Ngụy Tấn, Nam Bắc triều, 
“Thanh Đàm” nói được rất huyền diệu, nói được rất cao, nhưng không hợp với 
đời sống, không dùng được thứ nào, đó không phải là trí tuệ cứu cánh viên mãn. 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

295

Trí tuệ cứu cánh viên mãn nhất định là dạy cho quần chúng rộng lớn, tất cả 
chúng sanh sau khi học rồi hiện tại liền được lợi ích, hiện tại liền có thể dùng 
được ngay, đó mới gọi là trí tuệ cứu cánh viên mãn. Phật là trí tuệ cứu cánh viên 
mãn. Những gì Phật giảng ở trong tất cả Kinh nếu tách rời, không liên quan với 
đời sống, ăn uống, đi đứng của chúng ta, thì những Kinh điển này của Phật 
không thể được gọi là trí tuệ cao độ. Chỗ này chúng ta phải nhận biết cho tường 
tận bản chất của Phật pháp, sau đó biết được Phật pháp có quan hệ gì với chúng 
ta. Chúng ta có quan hệ gì với Phật pháp? Chúng ta vì sao phải học Phật? Ngày 
trước Đại Sư Âu Dương nói rất hay: “Phật pháp là thứ mà đời nay cần đến”. 
“Cần đến” chính là không thể thiếu được. Ai không thể thiếu được? Mỗi một 
người đều không thể thiếu, không luận nam nữ, già trẻ, bạn trải qua đời sống 
như thế nào, bạn từ nơi một công việc nghề nghiệp nào, thảy đều cần đến, không 
có ai là ngoại lệ, thậm chí người học các tôn giáo khác cũng cần đến, cũng 
không thể rời khỏi. Nếu như bạn rời khỏi rồi thì bạn sẽ không học được thứ gì. 
Nếu như bạn học được rồi thì đó là trí tuệ chân thật cứu cánh viên mãn. Chỉ có 
trí tuệ chân thật cứu cánh viên mãn mới có thể mang đến cho bạn một đời hạnh 
phúc chân thật, mang đến cho bạn ngay trong đời này chân thật mỹ mãn. Món 
quà tốt đến như vậy, nếu chúng ta không chăm chỉ học tập chẳng phải là tự cam 
đọa lạc, tự cam chịu khổ hay sao? Vậy đâu phải là người thông minh! Làm gì 
là người có trí tuệ?

Chúng ta học Phật, ngày nay chúng ta hiểu rõ, thấu suốt rồi, lợi ích chân 
thật của Phật pháp chúng ta có được rồi, hôm nay học hôm nay liền dùng được. 
Chúng ta có cái tốt thù thắng đến như vậy thì cũng nên đem cái tốt này giới 
thiệu cho bạn bè thân thích của chúng ta, giới thiệu cho những người mà chúng 
ta thường hay tiếp xúc. Chúng ta bằng lòng cùng hưởng với họ, đem công đức 
lợi ích thù thắng của Phật pháp giới thiệu cho họ. Đó chính là độ chúng sanh, 
chính là lợi ích chúng sanh. Mọi người đều có thể y theo Phật pháp mà tu học 
thì xã hội chúng ta liền tốt, chúng ta liền có thể trải qua ngày tháng thái bình, 
liền có thể trải qua đời sống phồn vinh hưng vượng. Cho nên lợi tha sau cùng 
vẫn là tự lợi. Ta giúp đỡ mọi người, mọi người giúp đỡ ta, cùng nhau tạo thành 
một xã hội mỹ mãn, an định, phồn vinh, giàu có, thì mọi người chúng ta cùng 



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

296

nhau hưởng thụ. Đó là lợi ích hiện tiền của Phật pháp. Nếu như lợi ích hiện tiền 
chúng ta không hưởng thụ được, mà nói đợi đến tương lai sẽ càng thù thắng 
hơn thì ai có thể tin tưởng được? Hiện tiền liền được lợi ích, lợi ích thù thắng 
về sau chúng ta mới có thể tin được, mới có thể tiếp nhận. 

(Hết quyển 1)

***



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

297

KỆ HỒI HƯỚNG

Nguyện đem công đức này

Trang nghiêm cõi nước Phật

Trên đền bốn ân nặng

Dưới cứu khổ ba đường

Nếu có ai thấy nghe

Đều phát Bồ Đề tâm

Khi mãn báo thân này

Sanh qua cõi Cực Lạc

Nam mô A Di Đà Phật!



Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh
Lão Pháp Sư Tịnh Không giảng giải (quyển 1)

298

MƯỜI CÔNG ĐỨC LẠY PHẬT

1.- Được sắc thân tốt đẹp.

2.- Nói ra điều chi ai cũng tin dùng.

3.- Không sợ sệt giữa chốn đông người.

4.- Được chư Phật giúp đỡ.

5.- Đầy đủ oai nghi lớn lao.

6.- Mọi người đều nương theo mình.

7.- Chư Thiên cung kính.

8.- Đủ phước đức lớn.

9.- Lúc lâm chung được vãng sanh.

10.- Mau chứng quả Niết Bàn.

(Một lạy còn được công đức như vậy, huống chi lạy Phật nhiều).


